Tanzhimuna Vol 5. No 1. Juni 2025 E-ISSN:2807-968X
P-1SSN:2808-0793

MANAJEMEN PROGRAM PENGUATAN KARAKTER RELIGIUS
PADA PESERTA DIDIK DI MA’HAD AL-QOLAM MAN 2 KOTA
MALANG

Divo Mi’raj Al-Azis
Universitas Negeri Malang [11 pt. ARIAL]
Email: divo.miraj.2501328@students.um.ac.id.
Zabrina Aprillia RD
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang

Email: 250104210058 @student.uin-malang.ac.id.

Abstract

This study aims to provide an in-depth description of the management of religious
character strengthening programs for students at Ma’had Al-Qolam MAN 2 Kota
Malang as a dormitory-based Islamic education environment that integrates worship
habituation, personality mentoring, and moral value internalization. This research
employed a qualitative case study approach involving the caregivers, program
coordinators, room mentors, and students. Data were collected through participatory
observation, in-depth interviews, and document analysis, and were analyzed using
Miles and Huberman'’s interactive model consisting of data reduction, data display, and
conclusion drawing. The findings indicate that the management of religious character
formation consists of four interconnected stages: (1) Planning, which includes
formulating character goals, designing the religious curriculum, and determining
achievement indicators; (2) Organizing, implemented through a structured caregiving
hierarchy to ensure continuous and personal student guidance; (3) Implementation,
conducted through daily religious habituation such as congregational prayers, Quran
recitation, halagah, moral discussions, and discipline practices reinforced through
exemplary behavior from the mentors; and (4) Evaluation, carried out regularly through
behavioral monitoring, progress documentation, and periodic review meetings. The
study concludes that habituation and role modeling serve as the central strategies in
internalizing religious values, while the effectiveness of the program is supported by a
consistent religious environment, strong relational engagement between mentors and
students, and systematic ongoing evaluation. These findings confirm that the ma’had-
based character education model remains relevant and strategic for enhancing
religious character formation in contemporary Islamic educational institutions.

Keywords : Management, Religious Character, Ma’had

42



Tanzhimuna Vol 5. No 1. Juni 2025 E-ISSN:2807-968X
P-1SSN:2808-0793

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan secara mendalam manajemen
program penguatan karakter religius pada peserta didik di Ma’had Al-Qolam MAN
2 Kota Malang sebagai salah satu bentuk pendidikan berasrama yang
mengintegrasikan pembiasaan ibadah, pendampingan kepribadian, dan
penguatan nilai-nilai moral. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif jenis
studi kasus dengan subjek penelitian yang terdiri dari kepala ma’had, kordinator
bidang, pengasuh ma’had, dan santri. Pengumpulan data dilakukan melalui
observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan telaah dokumen, sedangkan
analisis data menggunakan model Miles dan Huberman yang terdiri atas tahap
reduksi data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa manajemen program penguatan karakter religius dilakukan
melalui empat komponen utama: (1) Perencanaan, yang meliputi perumusan
tujuan karakter religius, penyusunan kurikulum pembinaan, dan penentuan
indikator  keberhasilan; (2) Pengorganisasian, yang dilakukan melalui
pembentukan struktur kepengasuhan berlapis untuk memastikan pendampingan
yang efektif dan personal; (3) Pelaksanaan, yang diwujudkan dalam bentuk
pembiasaan ibadah harian, kajian keilmuan, halagah, bimbingan akhlak, serta
penanaman budaya disiplin melalui teladan pembina; dan (4) Evaluasi, yang
dilakukan secara periodik melalui pemantauan perilaku, catatan perkembangan
santri, serta musyawarah pembinaan. Temuan penelitian menunjukkan bahwa
pembiasaan dan keteladanan merupakan strategi inti pembentukan karakter
religius di ma’had, dan keberhasilan program sangat dipengaruhi oleh konsistensi
lingkungan, kedekatan relasional antara pengasuh dan santri, serta adanya sistem
evaluasi berkelanjutan. Penelitian ini menegaskan bahwa model ma’had memiliki
relevansi strategis dalam memperkuat pendidikan karakter religius di lembaga
pendidikan formal.

Kata Kunci : Manajemen, Karakter Religius, Ma’had

Pendahuluan

Pendidikan Islam merupakan suatu proses pembinaan manusia secara
menyeluruh yang mencakup perkembangan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik,
dengan orientasi akhir pada terbentuknya karakter dan kepribadian muslim yang
berakhlak mulia (Hidayat, 2020). Oleh karena itu, pendidikan Islam tidak hanya
berfungsi sebagai sarana penyampaian ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai
instrumen pembentukan kesadaran nilai dan sikap yang terinternalisasi dalam
kehidupan sehari-hari. Karakter religius menjadi salah satu aspek yang sangat
ditekankan, karena religiusitas berperan sebagai landasan moral dan spiritual peserta
didik dalam berpikir, bersikap, dan berperilaku (Mulyasa, 2018).

43



Tanzhimuna Vol 5. No 1. Juni 2025 E-ISSN:2807-968X
P-1SSN:2808-0793

Namun dalam konteks perkembangan sosial saat ini, upaya pembentukan
karakter religius menghadapi tantangan yang semakin kompleks. Generasi muda
hidup dalam lingkungan yang dipenuhi penetrasi budaya global, derasnya arus
informasi media digital, dan perubahan pola interaksi sosial yang sering kali menjauh
dari nilai-nilai spiritual (Nata, 2019). Kondisi ini menyebabkan pendidikan formal tidak
cukup apabila penguatan karakter hanya diberikan melalui proses pembelajaran di
dalam kelas. Pembentukan karakter memerlukan proses internalisasi, pembiasaan,
dan pendampingan intensif dalam lingkungan yang mendukung (Zubaedi, 2020).

Madrasah Aliyah Negeri 2 Kota Malang merupakan salah satu lembaga
pendidikan Islam yang berkomitmen dalam pembinaan karakter peserta didik.
Kesadaran bahwa pendidikan formal saja tidak mampu sepenuhnya membentuk
karakter religius mendorong madrasah ini untuk mengembangkan satuan pendidikan
berbasis asrama, yaitu Ma’had Al-Qolam, sebagai lingkungan pembinaan keagamaan
yang terstruktur dan berkelanjutan. Ma’had berperan sebagai ruang internalisasi nilai
melalui pola kehidupan sehari-hari: mulai dari disiplin ibadah, tata perilaku,
pengelolaan waktu, hingga pembinaan interpersonal dengan pembina dan sesama
santri.

Namun demikian, keberadaan aktivitas keagamaan di ma’had tidak otomatis
menjamin keberhasilan pembinaan karakter religius. Program pembinaan
membutuhkan manajemen yang baik, yang meliputi perencanaan, pengorganisasian,
pelaksanaan, serta evaluasi yang jelas. Manajemen pendidikan dalam perspektif
Islam dipahami sebagai proses pengaturan sumber daya manusia dan material dalam
rangka mencapai tujuan pendidikan secara efektif dan efisien (Sagala, 2019). Ketika
manajemen tidak berjalan optimal, maka pembinaan karakter dapat bersifat sporadis,
tidak fokus, dan tidak mampu mencapai perubahan perilaku jangka panjang.

Permasalahan penting yang menjadi dasar penelitian ini adalah bagaimana
program penguatan karakter religius dikelola secara sistematis di Ma’had Al-Qolam.
Perencanaan program harus memastikan tujuan pembinaan dirumuskan secara jelas
dan operasional. Pengorganisasian harus memastikan bahwa tugas pembinaan
didistribusikan kepada pihak-pihak yang kompeten. Pelaksanaan kegiatan harus
dilakukan secara konsisten dan sesuai prosedur. Sementara evaluasi perlu dilakukan
secara berkelanjutan untuk menilai efektivitas program dan perkembangan karakter
santri.

Dalam perspektif pendidikan Islam, pembentukan karakter tidak hanya
dilakukan melalui pemberian pengetahuan, tetapi melalui pembiasaan (habituation)
dan keteladanan (uswah hasanah). Al-Ghazali menegaskan bahwa akhlak seseorang
dapat dibentuk melalui pembiasaan berbuat baik secara berulang-ulang, yang pada
akhirnya menghasilkan karakter yang menetap (Al-Ghazali, 2008). Sementara itu,

44



Tanzhimuna Vol 5. No 1. Juni 2025 E-ISSN:2807-968X
P-1SSN:2808-0793

Bandura dalam teori pembelajaran sosial menyatakan bahwa proses peniruan
terhadap model yang dihormati memiliki peran penting dalam pembentukan perilaku
seseorang (Bandura, 1986). Dalam konteks ma’had, model tersebut adalah para
pengasuh dan pembina yang berperan sebagai figur keteladanan religius.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini diarahkan untuk menjawab
beberapa pertanyaan penelitian berikut: Bagaimana perencanaan program penguatan
karakter religius di Ma'had Al-Qolam MAN 2 Kota Malang?, Bagaimana
pengorganisasian struktur pembinaan di ma’had?, Bagaimana pelaksanaan
pembiasaan keagamaan dalam keseharian santri?, Bagaimana mekanisme evaluasi
dilakukan untuk menilai keberhasilan pembinaan?.

Tujuan penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan dan menganalisis manajemen
program penguatan karakter religius di Ma’had Al-Qolam melalui empat tahapan
utama manajemen, Yyaitu perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan, dan
evaluasi, serta mengidentifikasi faktor pendukung dan penghambat pelaksanaannya.

Penelitian ini diharapkan memberikan manfaat teoritis bagi pengembangan kajian
manajemen pendidikan Islam, khususnya yang berkaitan dengan model pembinaan
karakter berbasis asrama. Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan dapat
menjadi dasar pengembangan kebijakan pembinaan religius yang lebih efektif bagi
pihak ma’had maupun lembaga pendidikan Islam lainnya.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif. Pendekatan ini
dipilih karena fokus penelitian adalah memahami secara mendalam tentang program
penguatan karakter religius pada peserta didik di Ma’had Al-Qolam Madrasah Aliyah
Negeri (MAN) 2 Kota Malang, melalui deskripsi naratif dan analisis interpretatif.
Penelitian kualitatif memungkinkan peneliti untuk menggali makna, memahami
konteks, serta menangkap fenomena sosial yang terjadi secara alamiah di lingkungan
pendidikan (Sugiyono, 2013).

Penelitian dilaksanakan di Ma’had Al-Qolam MAN 2 Kota Malang, Jawa Timur,
yaitu terhadap guru-guru dan siswa di lingkungan Ma’had Al-Qolam MAN 2 Kota
Malang. Lokasi ini dipilih karena MAN 2 Kota Malang dikenal sebagai salah satu
madrasah dengan basis asrama yang kuat, sehingga interaksi antara guru dan
peserta didik lebih intensif, baik di dalam maupun di luar kelas. Kondisi ini memberikan
peluang bagi peneliti untuk mengeksplorasi program penguatan karakter religius pada
peserta didik di Ma’had Al-Qolam MAN 2 Kota Malang. Subjek penelitian adalah guru-
guru yang secara aktif terlibat dalam kegiatan pembelajaran sekaligus memiliki
pengalaman langsung dalam program penguatan karakter religius dengan peserta
didik terkait. Pemilihan subjek dilakukan dengan teknik purposive sampling, yaitu

45



Tanzhimuna Vol 5. No 1. Juni 2025 E-ISSN:2807-968X
P-1SSN:2808-0793

penentuan partisipan berdasarkan kriteria tertentu yang relevan dengan tujuan
penelitian (Creswell, 2018). Adapun kriteria tersebut meliputi: (1) guru yang telah
mengajar minimal tiga tahun, (2) guru yang memahami program penguatan karakter
religius dengan peserta didik terkait, dan (3) guru yang pernah mendapati atau
mengetahui program penguatan karakter religius dengan peserta didik.

Untuk memperoleh data yang komprehensif, penelitian ini menggunakan tiga
teknik pengumpulan data utama, yaitu: Observasi, Wawancara dan Dokumentasi.
Peneliti melakukan observasi langsung terhadap aktivitas pembelajaran di lingkungan
Ma’had Al-Qolam MAN 2 Kota Malang. Observasi ini mencakup Manajemen program
penguatan karakter religius pada peserta didik. Observasi dilakukan secara
partisipatif-moderat, di mana peneliti terlibat dalam kegiatan tetapi tetap menjaga jarak
sebagai pengamat. Wawancara dilakukan dengan guru ma’had yang menjadi subjek
penelitian. Pertanyaan wawancara bersifat semi-terstruktur sehingga peneliti dapat
mengeksplorasi jawaban lebih luas sambil tetap berfokus pada tema penelitian.
Wawancara ini menggali peran guru tentang manajemen program penguatan karakter
religius pada peserta didik, strategi yang mereka terapkan, serta dampak strategi
tersebut terhadap peserta didik. Peneliti mengumpulkan dokumen-dokumen
pendukung seperti Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP), catatan asesmen,
serta kebijakan internal ma’had terkait program penguatan karakter religius.
Dokumentasi ini berfungsi memperkuat data observasi dan wawancara, serta
memberikan gambaran formal mengenai strategi yang telah dirancang oleh
madrasabh.

Dalam penelitian ini, Data yang diperoleh dianalisis menggunakan model
interaktif (Miles et al., 2014) yang terdiri dari tiga tahap: Reduksi data, yaitu proses
memilah, merangkum, dan memfokuskan data yang relevan dengan tujuan penelitian.
Penyajian data, yaitu Penyajian data Adalah menyusun data dalam bentuk narasi,
matriks, atau tabel sederhana untuk mempermudah interpretasi. dan Penarikan
Kesimpulan, yaitu merumuskan pola, tema, dan makna dari data yang telah disajikan
serta memverifikasi temuan agar sesuai dengan realitas lapangan.

Untuk menjamin keabsahan temuan, penelitian ini menggunakan teknik
triangulasi sumber dan metode. Triangulasi sumber dilakukan dengan
membandingkan data hasil observasi, wawancara, dan dokumentasi. Sementara itu,
triangulasi metode dilakukan dengan menggunakan berbagai teknik pengumpulan
data untuk memeriksa konsistensi informasi. Selain itu, peneliti juga melakukan
member checking, yaitu meminta partisipan untuk mengonfirmasi kembali hasil
interpretasi peneliti sehingga data lebih valid dan dapat dipercaya (k. Yin, 2018).

Hasil dan Pembahasan

Bagian ini menyajikan temuan penelitian mengenai manajemen program
penguatan karakter religius di Ma'had Al-Qolam MAN 2 Kota Malang. Penyajian hasil
dilakukan secara deskriptif berdasarkan fokus penelitian, kemudian ditafsirkan dalam

46



Tanzhimuna Vol 5. No 1. Juni 2025 E-ISSN:2807-968X
P-1SSN:2808-0793

kerangka teori manajemen pendidikan Islam dan pendidikan karakter. Temuan ini
merupakan hasil observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi yang dianalisis
menggunakan pendekatan reduksi data, display data, dan penarikan kesimpulan.

1. Perencanaan Program Penguatan Karakter Religius

Hasil penelitian menunjukkan bahwa perencanaan program penguatan
karakter religius dilakukan secara sistematis dan terarah. Perencanaan diawali
melalui rapat kerja tahunan antara pengasuh ma’had, koordinator pembina,
dan pihak madrasah. Dalam rapat tersebut, disusun tujuan pembinaan, standar
karakter yang ingin dicapai, struktur kegiatan keagamaan, serta penentuan
sumber daya manusia yang terlibat.

Tujuan program difokuskan pada pembentukan karakter religius melalui
indikator kedisiplinan ibadah, adab dalam berinteraksi, tanggung jawab
terhadap tugas, serta kemandirian dalam mengelola kebutuhan hidup sehari-
hari. Hal ini sesuai dengan konsep pendidikan Islam yang memandang bahwa
tujuan utama pendidikan adalah pembentukan akhlak mulia (Al-Ghazali, 2008).

Selain tujuan, perencanaan juga mencakup penyusunan kurikulum
ma’had. Kurikulum ini terdiri dari kegiatan pembiasaan ibadah (shalat
berjamaah, wirid, muroja’ah), kegiatan keilmuan (kajian kitab dan halagah
pekanan), serta pembinaan etika sosial (tata krama, budaya hormat terhadap
guru, dan solidaritas antar santri). Kegiatan-kegiatan tersebut dirancang untuk
menciptakan pengalaman keberagamaan yang utuh, bukan sekadar
pengetahuan agama teoritis.

Perencanaan seperti ini mencerminkan prinsip planning dalam
manajemen pendidikan Islam, yakni proses merumuskan langkah-langkah
untuk mencapai tujuan pembinaan melalui strategi yang realistis dan terukur
(Sagala, 2019). Dengan demikian, perencanaan menjadi fondasi penting bagi
keberhasilan pembinaan karakter religius.

2. Pengorganisasian Pelaksanaan Program

Pengorganisasian dilakukan dengan membentuk struktur
kepengasuhan yang terdiri dari: (1) pengasuh ma’had, (2) koordinator pembina,
(3) pembina kamar, dan (4) pengurus santri. Struktur ini bersifat hierarkis tetapi
komunikatif, sehingga pembinaan dapat dilakukan secara dekat dan personal.
Pembina kamar merupakan pihak yang paling intens berinteraksi dengan
santri, karena mereka mendampingi santri dalam kamar tidur, masjid, ruang
belajar, dan aktivitas harian lainnya.

47



Tanzhimuna Vol 5. No 1. Juni 2025 E-ISSN:2807-968X
P-1SSN:2808-0793

Pembina tidak hanya bertindak sebagai pengawas, tetapi juga sebagai
teladan (uswah). Keteladanan menjadi aspek kunci dalam pembentukan
karakter, karena peserta didik belajar melalui proses peniruan terhadap figur
yang dihormati (Bandura, 1986). Ketika pembina menunjukkan disiplin shalat,
kesantunan berbicara, kesederhanaan hidup, dan kesabaran dalam
membimbing, santri secara psikologis terdorong untuk meniru perilaku
tersebut.

Pengorganisasian ini selaras dengan teori manajemen pendidikan yang
menekankan pentingnya pembagian tugas sesuai kompetensi dan peran untuk
mencapai efektivitas pembinaan (Mulyasa, 2018). Selain itu, struktur
pendampingan berlapis memungkinkan pembinaan bersifat kontinu dan
konsisten, bukan hanya sesekali.

3. Pelaksanaan Program Pembiasaan dan Pembinaan Religius

Pelaksanaan program dilakukan melalui pembiasaan (habituation)
kegiatan religius yang diulang secara terus menerus setiap hari. Aktivitas
pembinaan dimulai dari bangun pagi, shalat Subuh berjamaah, muroja’ah Al-
Quran, kegiatan sekolah, halagah sore, shalat Isya berjamaah, hingga
muhasabah malam. Rutinitas ini membentuk ritme kehidupan religius yang
stabil dan terarah.

Observasi menunjukkan bahwa santri tidak hanya menjalankan ibadah
sebagai rutinitas mekanis, tetapi pembina selalu menyertai kegiatan tersebut
dengan penjelasan nilai, refleksi, dan ajakan menginternalisasi makna ibadah.
Pendekatan ini sejalan dengan pandangan Zubaedi (2020) bahwa
pembentukan karakter membutuhkan integrasi antara pembiasaan dan
pemaknaan nilai.

Selain pembiasaan ibadah, pembinaan juga dilakukan melalui halagah
keilmuan di mana santri mendiskusikan tema akhlak, adab dalam pergaulan,
dan nilai-nilai tasawuf praktis. Model halagah ini menciptakan ruang dialog
yang hangat antara pembina dan santri, sehingga pembinaan nilai berlangsung
persuasif dan reflektif, bukan indoktrinatif.

Pelaksanaan pembinaan seperti ini mendukung teori pendidikan Islam
yang menempatkan pengalaman religius sebagai sarana internalisasi nilai,
bukan sekadar pengetahuan kognitif (Nata, 2019).

48



Tanzhimuna Vol 5. No 1. Juni 2025 E-ISSN:2807-968X
P-1SSN:2808-0793

4. Evaluasi Perkembangan Karakter Santri

Evaluasi dilakukan secara berlapis dan berkelanjutan. Pembina kamar
membuat catatan harian terkait perkembangan ibadah dan perilaku santri.
Setiap pekan, pembina mengadakan musyawarah evaluasi dengan koordinator
untuk mendiskusikan santri yang berkembang maupun yang masih
membutuhkan pendampingan lebih intens.

Evaluasi tidak hanya bertujuan mengontrol perilaku, tetapi juga untuk
memberikan penguatan positif dan merancang strategi pembinaan lanjutan.
Pendekatan evaluasi seperti ini menunjukkan bahwa pembinaan di ma’had
bersifat adaptif dan empatik, bukan otoriter.

Evaluasi yang berkelanjutan ini mendukung prinsip controlling dalam
manajemen pendidikan, yaitu pengawasan yang tidak hanya menghakimi,
tetapi membantu perkembangan peserta didik (Sanjaya, 2021).

Temuan penelitian menunjukkan bahwa penguatan karakter religius di
Ma'had Al-Qolam berhasil karena:

o

Pembinaan dilakukan melalui pembiasaan yang intensif dan teratur.

Lingkungan ma’had menyediakan kultur religius yang mendukung

internalisasi nilai.

c. Pembina berperan sebagai model dan pendamping spiritual, bukan hanya
pengawas.

d. Program pembinaan didukung oleh manajemen yang sistematis.

=3

Model ini sesuai dengan pandangan Al-Ghazali (2008) bahwa akhlak
hanya dapat terbentuk melalui latihan terus-menerus yang disertai
keteladanan, serta sesuai dengan teori belajar sosial Bandura (1986) bahwa
perilaku berkembang melalui interaksi, observasi, dan peniruan terhadap figur
otoritatif.

Dengan demikian, manajemen program penguatan karakter religius di
Ma’had Al-Qolam dapat dikategorikan efektif dalam membentuk kedisiplinan
ibadah, spiritualitas, dan etika sosial santri.

Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian mengenai manajemen program penguatan
karakter religius di Ma’had Al-Qolam MAN 2 Kota Malang, dapat disimpulkan bahwa
pembentukan karakter religius peserta didik tidak terjadi secara spontan, tetapi
merupakan hasil dari proses manajemen program pembinaan yang dirancang secara

49



Tanzhimuna Vol 5. No 1. Juni 2025 E-ISSN:2807-968X
P-1SSN:2808-0793

sistematis, terencana, dan berkelanjutan. Proses tersebut meliputi tahapan
perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan, dan evaluasi yang saling berkaitan
dan berfungsi sebagai satu kesatuan yang utuh.

Pertama, pada aspek perencanaan, pengelola ma’had menyusun arah
pembinaan yang jelas melalui rumusan tujuan pendidikan karakter religius serta
penyusunan kurikulum kegiatan keagamaan. Perencanaan ini tidak hanya
menekankan aspek kognitif, tetapi juga aspek afektif dan perilaku, dengan tujuan
membentuk kedisiplinan ibadah, akhlak santun, kemandirian, dan tanggung jawab
dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini menunjukkan bahwa perencanaan dilakukan
secara visioner dan terarah, sehingga seluruh kegiatan pembinaan memiliki landasan
tujuan yang kuat dan tidak bersifat seremonial.

Kedua, pada aspek pengorganisasian, struktur kepengasuhan ma’had disusun
secara hierarkis, komunikatif, dan berbasis pendampingan langsung. Pembina kamar
sebagai pendamping utama memiliki peran strategis dalam membimbing,
mengarahkan, dan memberikan keteladanan kepada santri. Pengorganisasian yang
baik memungkinkan pembinaan berjalan secara personal, intensif, dan dekat dengan
keseharian santri. Hal ini memperkuat konsep bahwa keteladanan (uswah hasanah)
dan hubungan emosional yang positif antara pembina dan santri merupakan kunci
keberhasilan pembinaan karakter religius.

Ketiga, pada aspek pelaksanaan, kegiatan pembinaan dilakukan melalui pembiasaan
ibadah, halagah keilmuan, kajian kitab, serta pengawasan kedisiplinan keseharian.
Pembiasaan ini dilakukan secara teratur, berulang, dan berkesinambungan sehingga
membentuk habitus religius dalam diri santri. Pendekatan pembelajaran berbasis
pengalaman (experiential learning) dan pembiasaan nilai (habituation) terbukti lebih
efektif dibanding hanya menekankan ceramah atau penyampaian teori. Nilai religius
tidak hanya diajarkan, tetapi dialami, dirasakan, dan dihidupkan dalam praktik
keseharian.

Keempat, pada aspek evaluasi, pembinaan dilakukan melalui mekanisme evaluasi
berlapis, yang melibatkan penilaian perilaku santri secara harian, mingguan, dan
bulanan. Evaluasi ini tidak hanya untuk mengidentifikasi kekurangan, tetapi juga untuk
memberikan penguatan terhadap perkembangan yang sudah dicapai. Evaluasi
tersebut menjadi proses refleksi kolektif antara pengasuh dan pembina dalam
meningkatkan strategi pembinaan agar tetap relevan dan efektif dalam menghadapi
dinamika perilaku santri.

Secara keseluruhan, hasil penelitian menunjukkan bahwa manajemen program
penguatan karakter religius di Ma’had Al-Qolam MAN 2 Kota Malang dapat
dikategorikan efektif karena berhasil menciptakan lingkungan pendidikan yang

50



Tanzhimuna Vol 5. No 1. Juni 2025 E-ISSN:2807-968X
P-1SSN:2808-0793

kondusif, komunikatif, dan berorientasi pada pembentukan perilaku. Keberhasilan
program ini didukung oleh pembiasaan nilai yang konsisten, keteladanan pembina,
serta evaluasi yang berkelanjutan.

Dengan demikian, model pembinaan berbasis ma’had seperti yang diterapkan di
Ma'had Al-Qolam dapat dijadikan sebagai model strategis penguatan pendidikan
karakter religius bagi lembaga pendidikan Islam lainnya. Model ini relevan untuk
diterapkan dalam konteks pendidikan modern yang membutuhkan pendekatan
pembinaan karakter yang tidak hanya berbasis materi, tetapi berbasis pengalaman,
pendampingan, dan pembiasaan nilai-nilai Islam dalam kehidupan nyata peserta
didik.

Daftar Pustaka

Al-Ghazali. (2008). lhya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr.

Bandura, A. (1986). Social Foundations of Thought and Action: A Social Cognitive
Theory. New Jersey: Prentice Hall.

Hidayat, A. (2020). Pendidikan Karakter dalam Perspektif Pendidikan Islam. Jurnal
Pendidikan Islam, 8(2), 145-158.

Mulyasa, E. (2018). Manajemen Pendidikan Karakter. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya.

Nata, A. (2019). Manajemen Pendidikan: Mengelola Lembaga Pendidikan Islam.
Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

Sagala, S. (2019). Manajemen Strategik dalam Peningkatan Mutu Pendidikan.
Bandung: Alfabeta.

Sanjaya, W. (2021). Perencanaan dan Desain Sistem Pembelajaran. Jakarta:
Kencana.

Samani, M., & Hariyanto. (2019). Konsep dan Model Pendidikan Karakter. Bandung:
PT Remaja Rosdakarya.

Subandi. (2021). Keteladanan dalam Pendidikan Islam: Implementasi dan Tantangan.
Tarbiyah: Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 22—-33.

Zubaedi. (2020). Desain Pendidikan Karakter. Jakarta: Kencana.

Zuhri, M., & Fauzan, A. (2022). Penguatan Pendidikan Karakter Religius di
Lingkungan Pesantren Modern. Jurnal Al-Tarbawi, 11(1), 45-60.

51



Tanzhimuna Vol 5. No 1. Juni 2025 E-1SSN:2807-968X
P-1SSN:2808-0793

Hidayati, S. (2020). Pembinaan Akhlak Melalui Kegiatan Ma’had di Madrasah Aliyah.
Jurnal Pendidikan Islam, 7(1), 32—47.

Rahman, A. (2021). Internalisasi Nilai-nilai Keislaman pada Lembaga Pendidikan
Berasrama. Jurnal limu Pendidikan Islam, 9(2), 113-127.

Azizah, N., & Rosyid, M. (2023). Model Pengasuhan Peserta Didik Berbasis Ma’had
dalam Pembentukan Karakter Religius. Jurnal Edukasi Islam, 12(3), 142—-155.

Hakim, A. (2019). Pembinaan Kepribadian Santri melalui Pembiasaan Ibadah. Jurnal
Studi Pendidikan dan Keislaman, 5(2), 101-119.

52



