Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil dalam Verifikasi
Kredibilitas Fatwa Digital

Faiz Musthofa Abbas

STIT Buntet Pesantren Cirebon
faiz.abbas@stit-buntetpesantren.ac.id

Yusuf Mz

STIT Buntet Pesantren Cirebon
yusufmzssosi@stit-buntetpesantren.ac.id

Rifqi
Universitas Darul Ma’arif Indramayu
riefq81 @gmail.com

Abstrak

Pesatnya perkembangan media sosial telah mengakibatkan diseminasi fatwa
digital yang masif, namun sering kali tidak bersumber dari otoritas yang
kredibel. Fenomena ini mendesak perlunya mekanisme verifikasi yang ketat
terhadap sumber informasi keagamaan. Artikel ini bertujuan untuk
mengontekstualisasikan prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil—yang secara tradisional
digunakan dalam ilmu hadis—sebagai instrumen modern untuk memverifikasi
kredibilitas pemberi fatwa di ruang digital. Menggunakan metode studi
literatur dan analisis kualitatif, penelitian ini menelaah relevansi indikator
"jarh" (kritik/celaan) dan "ta'dil" (pujian/validasi) dalam menilai otoritas akun
atau figur publik di media sosial. Hasil kajian menunjukkan bahwa
kontekstualisasi prinsip ini sangat relevan sebagai standar uji validitas fatwa
yang diterima masyarakat, meskipun penerapannya menghadapi tantangan
teknis seperti anonimitas pengguna dan bias algoritma. Oleh karena itu,
diperlukan integrasi antara prinsip klasik ini dengan edukasi literasi digital
serta kolaborasi kelembagaan untuk memastikan penyaringan fatwa yang
efektif dan akurat.

Kata Kunci: Al-Jarh wa Al-Ta'dil; Fatwa Digital; Verifikasi Kredibilitas; Media
Sosial; Otoritas Keagamaan.

Abstract

The rapid development of social media has led to the massive dissemination
of digital fatwas, yet they often do not originate from credible authorities. This
phenomenon necessitates a strict verification mechanism for sources of
religious information. This article aims to contextualize the principles of Al-
Jarh wa Al-Ta'dil—traditionally used in Hadith science—as a modern
instrument for verifying the credibility of fatwa issuers in the digital space.
Employing literature review and qualitative analysis methods, this study
examines the relevance of "jarh" (criticism) and "ta'dil" (validation) indicators
in assessing the authority of accounts or public figures on social media. The
findings indicate that the contextualization of these principles is highly

198


mailto:faiz.abbas@stit-buntetpesantren.ac.id
mailto:yusufmzssosi@stit-buntetpesantren.ac.id
mailto:riefq81@gmail.com

Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025

relevant as a validity test standard for fatwas accepted by the public, although
its implementation faces technical challenges such as user anonymity and
algorithmic bias. Therefore, an integration of these classical principles with
digital literacy education and institutional collaboration is needed to ensure
effective and accurate fatwa filtering.

Keywords: Al-Jarh wa Al-Ta'dil; Digital Fatwas; Credibility Verification; Social
Media; Religious Authority.

Pendahuluan

Fenomena penyebaran informasi palsu atau hoax di era digital belakangan
ini telah mencapai tingkat yang meresahkan bagi para pengguna internet. Kondisi
ini membawa dampak yang destruktif, mengingat hoax—sebagai informasi tidak
benar yang dikemas seolah-olah fakta—dapat memicu empat dampak negatif
utama: membuang waktu, pengalihan isu, penipuan publik, hingga memicu
kepanikan sosial. Dalam merespons tantangan informasi ini, Islam secara tegas
mengajarkan umatnya untuk melakukan verifikasi (tabayyun) sebelum menerima
dan menyebarkan berita, sebagaimana termaktub dalam QS. Al Hujurat ayat 6
yang memerintahkan orang beriman untuk meneliti kabar dari orang fasik agar
tidak menimpakan musibah kepada suatu kaum karena ketidaktahuan (Afandi &
Arifin, 2024).

Dalam tradisi keilmuan Islam, mekanisme verifikasi informasi ini telah lama
mapan melalui ilmu Jarh wa Ta'dil. Ilmu ini mempelajari kecacatan atau kredibilitas
seseorang yang menyampaikan hadis atau informasi dari Rasulullah SAW,
sehingga dapat ditentukan apakah informasi tersebut shahih atau tidak. Hal ini
krusial karena dalam kajian Hadis, Sanad (rantai periwayat) dan Matan (isi redaksi)
adalah dua unsur vital yang menentukan otoritas ajaran Nabi Muhammad SAW,
ketiadaan salah satunya akan merusak kualitas hadis tersebut (Hafidz, 2020).
Bahkan, sebuah berita tanpa sanad tidak dapat dikategorikan sebagai hadis, dan
sebaliknya matan sangat bergantung pada validitas sanad (Hutagaluh et al., 2023).
Menurut Ibnu Shalah, kualitas hadis shahih mensyaratkan sanad yang bersambung
dan diriwayatkan oleh orang-orang yang berwatak adil serta dlabit (kuat hafalan),
tanpa adanya syadz (kejanggalan) maupun illat (cacat) (Muvid & Arsyillah, 2022).

Urgensi ilmu Jarh wa Ta'dil terletak pada fungsinya sebagai instrumen untuk
menilai apakah para Rijal (tokoh periwayat) dalam sanad memiliki kecacatan atau
tidak. Relevansi prinsip ini menjadi sangat signifikan ketika ditarik ke konteks
kontemporer, di mana fatwa-fatwa keagamaan yang tersebar di media sosial sering
kali tidak berasal dari ulama atau ahli yang memiliki otoritas, serta luput dari proses
verifikasi yang memadai. Tanpa kontrol yang tepat, fenomena ini berpotensi
menyebarkan ajaran yang menyesatkan. Oleh karena itu, prinsip Al-Jarh wa Al-
Ta'dil, yang semula digunakan untuk menilai kredibilitas perawi hadis, perlu
dikontekstualisasikan untuk menilai kredibilitas pemberi fatwa di dunia digital agar
masyarakat lebih bijak dalam menerima informasi agama (Abbas, 2024,
Tangngngareng et al., 2021).

Kendati demikian, implementasi prinsip klasik ini di era digital menghadapi
tantangan yang kompleks. Hambatan utamanya terletak pada keterbatasan
kemampuan masyarakat dalam memverifikasi validitas informasi agama, serta
adanya pengaruh algoritma media sosial yang cenderung memprioritaskan konten
viral dibandingkan konten yang berkualitas dan otoritatif (Nurfadillah et al., 2023).

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil

dalam Verifikasi Kredibilitas Fatwa Digital ielrz Vst ABl0Re, WS i, Nfe]

199



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025

Berangkat dari problematika tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengeksplorasi
bagaimana prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil dapat diadaptasi dan diterapkan untuk
menyaring fatwa-fatwa digital, serta merumuskan upaya yang diperlukan guna
memastikan sampainya fatwa yang shahih dan terpercaya kepada masyarakat.

Metode Penelitian

Metode jurnal ini menggunakan studi pustaka (library research), yaitu
metode pengumpulan informasi dengan memahami dan mempelajari teori-teori
literatur ilmiah. Studi pustaka mempunyai empat tahap, yaitu menyiapkan peralatan
yang diperlukan, menyiapkan bibliografi, mengatur waktu, dan membaca atau
mencatat bahan penelitian. Pengumpulan data ini menggunakan metode untuk
mencari dan membangun sumber dari berbagai sumber seperti buku, jurnal dan
penelitian yang sudah dilakukan. Bahan pustaka yang diperoleh dari berbagai
sumber dianalisis secara kritis dan harus komprehensif untuk mendukung proposisi
dan gagasannya (Jw, 2009). Dalam hal ini penulis menggunakan penelitian
kualitatif berupa studi pustaka. Oleh karena itu, dalam penyampaiannya akan
memaparkan hasil temuan yang terdapat dalam jurnal-jurnal ilmiah yang
menggambarkan tentang "Al Jarh wa Al-Ta'dil".

Hasil Dan Pembahasan

1. Rekonstruksi Konseptual Al-Jarh wa Al-Ta'dil: Dari Terminologi ke
Metodologi

Secara fundamental, Al-Jarh wa Al-Ta'dil melampaui sekadar definisi
leksikal; ia merupakan sistem epistemologi Islam yang dirancang secara presisi
untuk memproteksi otentisitas wahyu dan tradisi kenabian. Rekonstruksi konsep ini
dapat diurai melalui transformasi makna dan fungsi metodologisnya (Imron, 2017;
Zubaidillah, 2018):

a. Transformasi Makna Al-Jarh (Invalidasi): Secara etimologis, al-jarh
bermakna melukai fisik, mengoyak, atau mencederai tubuh hingga
mengeluarkan darah. Namun, dalam transformasi terminologis ulama hadis,
makna ini bermetamorfosis menjadi "luka moral dan intelektual”. Istilah ini
merujuk pada identifikasi sifat-sifat destruktif pada diri perawi yang menodai
kredibilitasnya (saqit al-'adalah). Luka ini bisa berupa cacat pada aspek
agama (diin) seperti kefasikan dan kebohongan, atau cacat pada aspek
kognitif (hifz) seperti su'ul hifz (hafalan yang buruk) dan sering keliru (katsir
al-ghalat). Proses aktif menyingkap kecacatan ini disebut at-tajrih, yang
berfungsi untuk menggugurkan kelayakan seseorang sebagai penyampai
kebenaran, sehingga riwayatnya tertolak (mardud).

b. Esensi Al-Ta'dil (Validasi dan Purifikasi): Di sisi oposisi, al-ta'dil berakar
dari kata al-'adl yang berarti lurus, seimbang, atau menimbang sesuatu
dengan benar. Dalam konteks metodologis, ini bukan sekadar pujian,
melainkan proses verifikasi ketat untuk menetapkan status tazkiyah
(rekomendasi kesucian) terhadap integritas seorang perawi. Seseorang baru
bisa mendapatkan status ta'dil jika terhimpun padanya dua pilar utama:

e 'Adalah (Integritas Moral): Kualitas kesalehan yang menjauhkan diri
dari dosa besar, dosa kecil yang terus-menerus, dan hal-hal yang
merusak muruah (kehormatan).

e Dhabit (Kapasitas Intelektual): Kekuatan hafalan yang presisi atau

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil

dalam Verifikasi Kredibilitas Fatwa Digital ielrz Vst ABl0Re, WS i, Nfe]

200



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025

keakuratan catatan yang terjaga dari perubahan. Dengan demikian,
ta'dil adalah "stempel validasi" yang mengubah status informasi dari
sekadar berita menjadi hujjah (dalil hukum).

c. Sintesis Metodologi: Integrasi dialektis antara jarh dan ta'dil ini membentuk
llImu Rijal al-Hadits, sebuah metodologi kritik historis (historical criticism)
yang unik dalam peradaban Islam. la berfungsi sebagai mekanisme seleksi
alamiah dalam transmisi ilmu: Al-Jarh bertindak sebagai filter defensif yang
menahan laju informasi yang terdistorsi atau palsu, sementara Al-Ta'dil
bertindak sebagai saluran afirmatif yang meloloskan informasi otoritatif.
Tujuannya adalah memastikan bahwa setiap narasi yang disandarkan
kepada agama memiliki sanad yang bersambung (ittishal) dan bebas dari
penyakit tersembunyi (illat), sehingga informasi yang dikonsumsi umat
adalah kebenaran yang teruji, bukan asumsi atau rekayasa (Ritonga, 2022).

2. Stratifikasi Kredibilitas (Maratib Al-Jarh wa Al-Ta'dil) sebagai Standar
Akurasi

Dalam epistemologi hadis, validitas informasi tidak dinilai dalam logika biner
yang sederhana (benar/salah), melainkan melalui spektrum akurasi yang bertingkat
(gradation of accuracy). Para ulama hadis, seperti Ibnu Hajar al-Asqalani dan Al-
Dzahabi, menyusun taksonomi kredibilitas yang ketat atau disebut Maratib Al-Jarh
wa Al-Ta'dil. Sistem stratifikasi ini berfungsi untuk mengukur tingkat kepastian
(zhan) kebenaran sebuah riwayat berdasarkan kualitas personal periwayatnya (Al-
Rizzo, 2018; Irfanudin, 2020; Zubaidillah, 2018).

a. Hierarki Validitas (Maratib at-Ta'dil):

Zona Penerimaan Tingkatan ini mencakup para periwayat yang integritas
dan kapasitas intelektualnya telah teruji, sehingga riwayat mereka layak
dijadikan landasan hukum (hujjah).

e Puncak Kredibilitas (Al-Mubalaghah fi at-Tautsiq): Tingkatan tertinggi
yang ditempati oleh para Sahabat Nabi (yang secara teologis dinilai adil
oleh Al-Qur'an) serta ulama besar yang disifati dengan pengulangan
pujian superlatif, seperti "tsigah tsigah" (sangat terpercaya), "awtsaq an-
nas" (manusia paling terpercaya), atau "hafizh mutqgin" (penghafal yang
sangat presisi). Riwayat dari kelompok ini memiliki tingkat akurasi
mendekati absolut.

e Kredibilitas Standar (Tsigah): Mereka yang memenuhi syarat adil dan
dhabit secara sempurna, meski tanpa embel-embel superlatif. Riwayat
mereka adalah shahih dan wajib diamalkan.

e Kredibilitas Minimal (Qashir 'an Darajat at-Tautsiq): Tingkatan "zona
aman" terendah, seperti predikat "shaduq" (jujur) atau "laa ba'sa bihi"
(tidak mengapa). Periwayat di level ini memiliki integritas moral yang
baik, namun hafalan atau kecermatannya sedikit di bawah level tsigah.
Hadis mereka turun derajat menjadi hasan, yang tetap bisa dijadikan dalil
namun memerlukan peninjauan jika bertentangan dengan periwayat
yang lebih kuat.

b. Hierarki Invaliditas (Maratib al-Jarh):

Zona Penolakan Sebaliknya, tingkatan ini adalah spektrum kecacatan yang
menyebabkan informasi tertolak (mardud). Penolakannya pun bertingkat

201



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025

sesuai kadar "kerusakan" pada perawi.

e Cacat Ringan (Al-Jarh al-Khajib): Tingkatan kritik terendah, seperti
"layyinul hadits” (hadisnya lunak/lemah) atau “fihi maqgal" (ada
pembicaraan mengenainya). Perawi ini tidak serta-merta dituduh
berdusta, namun hafalannya buruk atau sering keliru. Riwayatnya tidak
bisa jadi sandaran hukum (dhaif), namun masih boleh ditulis (yu'tabar)
sebagai bahan pembanding atau penguat (syahid/mutaba‘ah).

e Cacat Berat (Al-Jarh al-Syadid): Tingkatan di mana perawi dituduh
melakukan pelanggaran berat, seperti "matruk™ (ditinggalkan), "munkarul
hadits" (hadisnya diingkari), atau "fasiq". Riwayat mereka gugur total dan
tidak boleh digunakan sama sekali, bahkan sekadar untuk penguat.

e Destruksi Total (Al-Jarh al-Ahla): Tingkatan kerak neraka dalam ilmu
riwayat, yaitu "kadzdzab" (pendusta), "wadidla" (pemalsu hadis), atau
"dajjal" (penipu). Informasi dari golongan ini dikategorikan sebagai
maudhu’ (palsu) dan haram diriwayatkan kecuali untuk menjelaskan
kepalsuannya.

c. Implikasi Epistemologis sebagai Standar Akurasi

Penerapan stratifikasi ini menegaskan bahwa dalam Islam, otoritas
berbanding lurus dengan akurasi.

e Implikasi Seleksi: Tidak semua "kabar agama" memiliki bobot yang
sama. Sebuah fatwa yang lahir dari ulama berlevel tsigah (kompeten dan
saleh) memiliki daya ikat hukum, sementara pendapat dari figur yang
layyin (kurang kompeten) atau majhul (tidak dikenal kapasitasnya) harus
ditangguhkan (tawaqquf).

e Antitesis Viralitas: Sistem ini menjadi kritik tajam bagi algoritma media
sosial yang mendasarkan "kebenaran" pada viralitas (jumlah likes dan
share). Dalam Jarh wa Ta'dil, viralitas konten dari seorang kadzdzab
(pembohong) tetap bernilai nol, sedangkan satu riwayat dari seorang
tsigah bernilai valid meskipun tidak populer. Standar akurasi ini
mengajarkan bahwa kebenaran diukur dari siapa yang bicara (kualifikasi
sanad), bukan berapa banyak yang mendengar..

3. Resolusi Konflik Penilaian (Ta'arudh al-Jarh wa at-Ta'dil): Dialektika dan
Uji Validitas
Dalam realitas kritik historis, subjektivitas pengamat tidak dapat dihilangkan
sepenuhnya, sehingga sering muncul fenomena ta'arudh (pertentangan) di mana
seorang perawi atau tokoh dinilai tsigah (kredibel) oleh sebagian ulama, namun
dinilai majruh (cacat) oleh ulama lainnya. Untuk mengurai benang kusut ini, ulama
hadis tidak menggunakan sistem voting (suara terbanyak), melainkan
menggunakan kaidah tarjih (pengunggulan) yang berbasis pada hierarki
pembuktian (M. A. M. Ali et al., 2015; Ilham et al., 2024).

a. Supremasi Kritik Terperinci (Al-Jarh Al-Mufassar)

Asumsi utama dalam penyelesaian konflik ini adalah kaidah: "Al-Jarh al-
Mufassar mugaddam ‘'ala at-Ta'dil al-Mubham" (Kritik yang dijelaskan
alasannya didahulukan daripada pujian yang bersifat umum).

e Logika Epistemologis (Ziyadatul 'llm): Kaidah ini dibangun di atas

202



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025

logika bahwa pihak yang memberikan pujian (mu'addil) biasanya menilai
berdasarkan apa yang tampak secara lahiriah (zahir). Sebaliknya, pihak
yang melontarkan kritik (jarih) memiliki "pengetahuan tambahan
(ziyadatul 'ilm) mengenai cacat tersembunyi yang luput dari pengamatan
pemberi pujian.

e Mekanisme Pembuktian: Kritik dianggap valid (sah) hanya jika bersifat
mufassar, yakni menjelaskan sebab-sebab spesifik kecacatan (misalnya:
"dia berdusta dalam riwayat X", "hafalannya memburuk setelah bukunya
terbakar", atau "ia menganut paham Qadariyah"). Jika kritik hanya
berupa klaim kosong (mubham) tanpa bukti—seperti sekadar
mengatakan "dia lemah"—sementara di sisi lain ada ulama yang
memujinya secara jelas, maka kritik tersebut ditolak.

b. Variabel Psikologis Pengkritik (Tabagat an-Nuqqgad)

Ketajaman analisis Jarh wa Ta'dil juga menuntut pemetaan terhadap profil
psikologis dan metodologis sang pengkritik. Para ulama kritikus hadis
terbagi dalam tiga spektrum yang harus ditimbang bobot perkataannya
(Kamaruddin, 2009; Ratnawati & Yasmanto, 2019):

e Kelompok Keras (Mutasyaddid): Ulama yang sangat ketat dan
perfeksionis, yang sering memberikan kritik tajam untuk kesalahan kecil
(contoh: Yahya bin Ma'in atau Abu Hatim). Kritik dari kelompok ini harus
diverifikasi ulang; jika mereka memuiji, itu adalah jaminan mutu tertinggi,
namun jika mereka mencela, belum tentu orang tersebut buruk (bisa jadi
hanya kesalahan remeh).

e Kelompok Moderat (Mutawassith): Ulama yang adil dan seimbang
(contoh: Ahmad bin Hanbal atau Ibnu Adi). Penilaian mereka menjadi
standar rujukan utama.

e Kelompok Longgar (Mutasahil): Ulama yang cenderung mudah
memberikan rekomendasi atau memaafkan kesalahan (contoh: At-
Tirmidzi atau Al-Hakim). Pujian dari kelompok ini harus diteliti lebih lanjut
karena sering kali memberikan predikat tsigah pada orang yang
sebenarnya lemah.

c. Implikasi dalam Validasi Konten Digital

Dalam konteks fatwa digital, resolusi konflik ini menjadi pisau analisis yang
vital untuk membedakan antara Popularitas (Syuhrah) dan Kredibilitas
(Tsigah) (Afandi & Arifin, 2024; Hafidz, 2020).

e Viralitas sebagai Ta'dil Mubham: Jumlah followers jutaan atau tanda
"like" yang banyak hanyalah bentuk pujian umum (ta'dil mubham) dari
massa yang awam. Hal ini hanya menunjukkan popularitas zahir, bukan
integritas keilmuan.

e Kritik Pakar sebagai Jarh Mufassar: Ketika seorang ustadz viral dikritik
oleh lembaga ulama resmi atau pakar figih dengan menyertakan bukti
kesalahan dalil atau penyimpangan metodologi (jarh mufassar), maka
kritik pakar inilah yang harus dimenangkan secara ilmiah, meskipun
massa (netizen) membela figur tersebut.

e Pencegahan Fanatisme: Pemahaman ini mengajarkan masyarakat

203



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025

digital untuk tidak fanatik buta. Pembelaan massa terhadap figur idola
akan gugur demi hukum ketika terbukti secara rinci (mufassar) bahwa
figur tersebut menyebarkan disinformasi atau tidak memiliki kualifikasi
sanad keilmuan..

4. Etika Akademik (Adab) dalam Kritik Otoritas: Antara Validasi dan
Deformasi Moral

Kritik dalam tradisi Jarh wa Ta'dil diikat oleh kode etik (adab) yang ketat
untuk Dalam ekosistem Jarh wa Ta'dil, kritik terhadap otoritas (tajrih) menempati
posisi yang paradoksal: di satu sisi ia adalah kewajiban agama untuk menjaga
kemurnian syariat, namun di sisi lain ia bersinggungan erat dengan larangan
ghibah (menggunjing). Oleh karena itu, para ulama merumuskan kode etik ketat
untuk memastikan kritik tersebut bernilai Nushah (nasihat/perlindungan bagi umat),
bukan Fadhihah (pembongkaran aib/pencemaran nama baik) (Ahmad, 2015; AL-
RAZI & AL-DZAHABI, n.d.; Isnaeni, 2011).

a. Landasan Teologis: Pengecualian Ghibah demi Maslahat

Secara prinsip, membicarakan keburukan saudara seiman adalah haram.
Namun, Imam An-Nawawi dalam Riyadhus Shalihin menegaskan bahwa
Jarh (kritik perawi) adalah satu dari enam pengecualian ghibah yang
diperbolehkan, bahkan wajib, demi kemaslahatan yang lebih besar
(maslahah ammah). "Daging ulama itu beracun” (jika dimakan lewat ghibah),
namun menjelaskan kekeliruan seorang tokoh publik yang menyesatkan
umat adalah bentuk "operasi bedah" untuk membuang racun tersebut.

e Syarat Niat (Ikhlas): Kritik harus murni didasari motif Dzab 'an as-
Sunnah (membela Sunnah), bukan didorong oleh hasad (dengki),
persaingan popularitas (tanafus), atau dendam pribadi. Jika terdeteksi
adanya motif duniawi, maka kritik tersebut tertolak dan pelakunya
berdosa.

b. Kualifikasi Moral Pengkritik (Ahliyah al-Jarih)

Tidak sembarang orang berhak melemparkan kritik (tajrih) terhadap otoritas
keilmuan. Seorang kritikus (jarih) wajib memiliki sifat Wara' (kehati-hatian
spiritual) dan Tagwa.

e Imparsialitas (Inshaf): Pengkritik harus objektif. la tidak boleh
menyembunyikan kebaikan tokoh yang dikritik hanya karena kebencian,
sebagaimana didalam Al-quran Surat Al-Maidah ayat 8: "Janganlah
kebencianmu terhadap suatu kaum mendorongmu untuk berlaku tidak
adil”.

e Larangan Ta'annut (Kekerasan Berlebihan): Ulama melarang sikap
ta'annut, yaitu mencari-cari kesalahan kecil yang tidak substansial untuk
menjatuhkan kredibilitas seseorang secara total. Kesalahan ijtihad
seorang alim yang kapabel (mujtahid) harus dihormati sebagai ikhtiar
kebenaran, bukan dijadikan bahan serangan karakter.

c. Distingsi antara Kritik Ilmiah dan Kalam al-Agran

Salah satu aspek paling tajam dalam etika ini adalah kewaspadaan terhadap
Kalam al-Agran (ucapan teman sejawat/selevel). Sejarah mencatat bahwa
kritik antar-ulama yang hidup sezaman sering kali bias karena persaingan.

204



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025

Oleh karena itu, Ibnu Abbas dan para ulama mutagaddimin memperingatkan
agar tidak menelan mentah-mentah kritik seorang tokoh terhadap
saingannya, kecuali ada bukti yang nyata (Mohtarom, 2023; Suryadi, 2015;
Suryadinata, 2016).

e Relevansi Digital: Dalam konteks hari ini, hal ini sangat relevan untuk
menyaring "perang dingin" antar-ustadz atau influencer dakwah di media
sosial. Sering kali, "kritik" yang muncul di YouTube atau Twitter hanyalah
manifestasi dari persaingan pasar audiens, bukan koreksi ilmiah yang
tulus.

d. Etika Diksi dan Pencegahan Cyber-Bullying

Etika Jarh wa Ta'dil mengatur penggunaan diksi yang presisi. Kritik harus
disampaikan dengan kadar "seperlunya" (bigadril hajah). Jika cukup
mengatakan "hafalan fulan buruk”, maka haram mengatakan "fulan
pendusta”. Jika cukup menyebut "pendapat ini lemah”, haram menyerang
dengan kata-kata kasar ("bodoh", "sesat", "ahli neraka") yang merendahkan

martabat kemanusiaan (Firdaus & Al Ayubi, 2025; Wiranda & Fatah, 2025).

e Antitesis Cancel Culture: Etika ini menjadi antitesis bagi budaya cancel
culture dan cyber-bullying netizen. Kritik dalam Islam bertujuan untuk
mematikan kesalahan (al-khata), bukan mematikan orangnya (al-
mukhti’). Tujuannya adalah agar yang bersangkutan rujuk (kembali)
kepada kebenaran, bukan untuk dipermalukan secara sosial hingga
hancur reputasinya tanpa sisa (Fikri, 2024; Yaginah & Antok, 2024).

Dengan demikian, etika akademik dalam Jarh wa Ta'dil berfungsi sebagai
rem cakram yang mencegah kritik otoritas tergelincir menjadi anarki verbal
yang memecah belah umat.

5. Kontekstualisasi: Jarh wa Ta'dil sebagai Algoritma Verifikasi Digital

Di tengah disrupsi informasi, Al-Jarh wa Al-Ta'dil tidak boleh dipandang
sebagai artefak sejarah semata, melainkan harus direvitalisasi menjadi mekanisme
kurasi digital. Jika algoritma media sosial bekerja berdasarkan logika "Popularitas”
(Engagement Rate), maka Jarh wa Ta'dil menawarkan logika tandingan berbasis
"Otoritas" (Sanad & Matan) (Nurfadillah et al., 2023). Kontekstualisasi ini dapat
dipetakan melalui transformasi elemen-elemen berikut:

a. Transformasi Sanad Digital:

Melacak Jejak Otoritas Dalam ilmu hadis, Sanad adalah rantai transmisi
informasi. Di era digital, konsep ini bertransformasi menjadi Jejak Digital dan
Afiliasi Keilmuan (Khabiir & Ridlo, 2025).

e Identifikasi Majhul (Anonimitas): Salah satu cacat terbesar dalam
sanad hadis adalah perawi majhul (tidak dikenal). Di media sosial, ini
bermanifestasi pada akun-akun anonim, bot, atau akun dakwah tanpa
identitas pengelola yang jelas. Prinsip Jarh wa Ta'dil mewajibkan sikap
tawaqgquf (menahan diri/tidak percaya) terhadap konten dari akun anonim
sampai identitas (ain) dan status keilmuan (hal) pengelolanya terungkap.

o Verifikasi lIttishal (Ketersambungan): Dalam dunia digital, ittishal
dimaknai sebagai ketersambungan referensi. Sebuah fatwa digital
dianggap memiliki sanad yang "terputus" (mungathi') jika hanya berupa

205



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025

kutipan potong-tempel (copy-paste) tanpa menyertakan referensi kitab
asli (halaman dan jilid) atau tanpa tautan ke sumber primer.
Kontekstualisasi ini menuntut konten kreator untuk menyertakan "catatan
kaki" digital sebagai bukti ketersambungan ilmiah.

b. Al-Jarh sebagai Mekanisme Deteksi Distorsi (Digital Fraud)

Fungsi invalidasi (Jarh) di era digital harus dipertajam untuk mendeteksi
manipulasi konten yang canggih (Kharir et al., 2025; Qomarullah, 2018).

e Melawan Tadlis (Pengelabuan): Dalam hadis, tadlis adalah
menyembunyikan cacat sumber. Di era digital, ini sepadan dengan
praktik clickbait, pemotongan video (video cropping) yang menghilangkan
konteks, atau framing judul yang provokatif. Prinsip Jarh bekerja dengan
melabeli akun-akun yang gemar melakukan tadlis ini sebagai akun dhaif
(lemah) atau matruk (ditinggalkan), meskipun mereka memiliki jutaan
pengikut.

e Menangkal Maudhu' (Hoaks & Deepfake): Tingkatan jarh terberat
ditujukan pada pemalsu. Konteks modernnya adalah pembuatan narasi
palsu, hadis palsu yang disebar lewat WhatsApp, hingga penggunaan Al
(Deepfake) untuk memanipulasi wajah ulama seolah mengatakan
sesuatu yang tidak pernah diucapkannya. Mekanisme jarh di sini bersifat
forensik: membedah kepalsuan konten dan mengumumkan kepada
publik bahwa sumber tersebut adalah "Kadzdzab" digital yang harus di-
blokir.

c. Al-Ta'dil sebagai Standar Validasi Algoritmik

Bagaimana kita menentukan siapa yang kredibel (Tsigah) di internet? Ta'dil
digital tidak cukup dengan "Centang Biru" (verifikasi platform), karena
centang biru bisa dibeli atau didapat karena popularitas, bukan keilmuan
(Aming et al., 2024; Fauzi, 2024).

e Redefinisi Tsigah Digital: Seseorang layak disebut Tsigah di ruang
digital jika memenuhi dua syarat modern:

» Konsistensi Narasi (Dhabit): Jejak digitalnya menunjukkan
konsistensi dalam menyampaikan ajaran yang moderat, tidak
berubah-ubah demi tren (pansos), dan akurat dalam mengutip dalil.

» Integritas Moral ('Adalah): Perilaku di media sosial mencerminkan
akhlak, tidak gemar mencela, tidak menyebar ujaran kebencian, dan
transparan mengenai latar belakang pendidikannya.

e Peran Mu'addil (Validator): Lembaga otoritatif (seperti MUI, NU,
Muhammadiyah, atau Universitas Islam) harus berperan sebagai
Mu'addil kolektif. Mereka perlu merilis daftar rekomendasi akun/kanal
(whitelist) yang telah lolos uji kelayakan materi, sehingga algoritma
pencarian umat Islam dapat diarahkan ke sumber-sumber yang ter-ta'dil
ini.

d. Melawan Tirani Viralitas dengan Logika Hadis

Tantangan terbesar kontekstualisasi ini adalah benturan epistemologis.
Algoritma media sosial didesain untuk memviralkan konten yang memicu
emosi (kemarahan/tawa), sering kali mengabaikan kebenaran. Sebaliknya,

206



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025

logika Jarh wa Ta'dil bersifat dingin dan analitis; ia tidak peduli seberapa
viral sebuah konten, jika perawinya cacat, maka konten itu tertolak. Oleh
karena itu, penerapan Jarh wa Ta'dil di era digital adalah sebuah gerakan
Literasi Kritis. la mengajarkan pengguna internet untuk tidak menjadikan
"Viralitas" sebagai dalil kebenaran (Hujjah). Dengan prinsip ini, seorang
pengguna akan memiliki filter mental (Nurfadillah et al., 2023; Qomatrullah,
2019).

6. Strategi Implementatif: Literasi dan Otorisasi Kelembagaan

Transformasi prinsip Jarh wa Ta'dil dari teori klasik menjadi tameng digital
memerlukan pendekatan yang sistemik. Strategi ini tidak dapat bergantung pada
kesalehan individu semata, melainkan harus melibatkan intervensi struktural yang
massif (Baher et al., 2025; Nurfadillah et al., 2023).

a. Revitalisasi Literasi: Membangun Malakah an-Naqd (Insting Kritis)

Umat Literasi digital tidak cukup hanya mengajarkan "cara menggunakan
gawai", tetapi harus menanamkan Figh al-Tathabbut (fikih verifikasi).
Tujuannya adalah membentuk masyarakat yang memiliki Malakah an-Naqd
(kemampuan kritik instingtif).

e Kurikulum "Sanad Digital": Pendidikan Islam harus mengajarkan umat
untuk selalu menuntut "sanad” atas informasi yang mereka terima.
Pertanyaan kritis seperti "Siapa yang bicara?" (identifikasi rawi), "Di
mana dia belajar?" (konektivitas sanad keilmuan), dan "Apa Kkitab
rujukannya?" (validitas matan) harus menjadi refleks otomatis sebelum
menekan tombol share.

e Budaya Tawaqquf (Menunda Penilaian): Melatih psikologi umat untuk
menahan diri (tawagquf) ketika menerima fatwa kontroversial yang
berasal dari sumber asing (majhul). Sikap skeptis yang sehat ini adalah
benteng pertahanan pertama: "Jika sumbernya tidak jelas (majhul), maka
hukum asalnya adalah tolak sampai terbukti kebenarannya."

b. Institusionalisasi Fungsi Ta'dil: Sertifikasi dan Akreditasi Digital

Di masa lalu, fungsi ta'dil (validasi) dilakukan oleh ulama pakar secara
individual. Di era kompleksitas digital, fungsi ini harus diambil alih oleh
lembaga otoritatif secara kolektif (Lajnah) untuk memberikan kepastian
hukum (M. Ali, 2025; Ismail et al., 2025).

e Mekanisme "Centang Hijau" Syariah: Organisasi keagamaan mapan
(seperti MUI, NU, Muhammadiyah) perlu mengembangkan sistem
akreditasi bagi pendakwah digital. Jika platform memberikan "Centang
Biru" berbasis popularitas, lembaga ulama harus memberikan "Centang
Hijau" (atau simbol sejenis) berbasis Kompetensi dan Integritas. Ini
berfungsi sebagai tanda Tautsiq (rekomendasi terpercaya) bagi publik
bahwa akun tersebut aman untuk diikuti (Nawawi et al., 2024).

o Daftar Putih (Whitelist) Kredibel: Lembaga fatwa perlu secara berkala
merilis dan memperbarui daftar akun/kanal rujukan yang telah lolos uji
materi. Ini memudahkan algoritma pencarian bagi orang awam yang
ingin belajar agama, sekaligus memarjinalkan akun-akun radikal atau
penyebar hoaks.

207



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025

C.

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil
dalam Verifikasi Kredibilitas Fatwa Digital

Intervensi Algoritmik: Kolaborasi Epistemologis dan Teknologis

Strategi ini menuntut perluasan wilayah dakwah dari mimbar masjid ke
"ruang mesin" media social (Nurjanah, 2024).

Moderasi Konten Berbasis Fikih: Pihak otoritas keagamaan harus
menjalin kemitraan strategis dengan penyedia platform (Meta, Google,
TikTok). Tujuannya adalah menyuplai pedoman moderasi konten yang
berbasis pada prinsip Jarh wa Ta'dil. Konten yang memenuhi kriteria Jarh
berat (seperti ujaran kebencian, takfiri tanpa hak, atau kebohongan
publik) harus ditindak bukan hanya karena melanggar pedoman
komunitas, tapi karena melanggar integritas informasi.

Pengarusutamaan Konten Tsigah: Mendorong platform untuk
menyesuaikan algoritma agar memprioritaskan konten dari sumber yang
terverifikasi (mu'addal) dalam hasil pencarian topik keagamaan, bukan
sekadar konten yang sensasional.

Pembentukan Majlis at-Tahkim (Forum Arbitrase) Digital

Dunia digital sering kali menjadi arena debat kusir tanpa wasit. Diperlukan
sebuah wadah arbitrase ilmiah untuk menyelesaikan sengketa narasi.

Fungsi Tarjih Kolektif: Ketika terjadi benturan fatwa yang
membingungkan umat, forum ini bertindak untuk melakukan tarjih
(memilih pendapat terkuat) berdasarkan metodologi ilmiah, lalu
mempublikasikannya secara masif sebagai klarifikasi resmi.

Rujukan Jarh Terpusat: Forum ini juga berfungsi mengeluarkan
peringatan (tahdzir) resmi terhadap tokoh atau akun yang terbukti secara
berulang melakukan kebohongan atau penyesatan, sehingga umat
memiliki rujukan yang jelas mana "zona merah" yang harus dihindari.

Melalui integrasi strategi literasi akar rumput dan otorisasi tingkat elit ini,
prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil tidak hanya menjadi wacana akademik, tetapi
bertransformasi menjadi ekosistem imunitas digital yang menjaga kesehatan
akal dan iman masyarakat (Afandi & Arifin, 2024; Nurfadillah et al., 2023).

Kesimpulan

Studi ini menegaskan bahwa Al-Jarh wa Al-Ta'dil bukan sekadar artefak
sejarah dalam disiplin ilmu hadis, melainkan sebuah instrumen epistemologis yang
vital dan adaptif untuk merespons disrupsi otoritas keagamaan di era digital.
Kontekstualisasi prinsip ini membuktikan bahwa mekanisme verifikasi sanad (rantai
transmisi) dan matan (konten) yang dirumuskan para ulama klasik memiliki
relevansi fundamental sebagai "algoritma tandingan” untuk menyaring fatwa digital.

Secara spesifik, penelitian ini menghasilkan tiga simpul utama:

1. Pergeseran Paradigma Validitas: Telah terjadi benturan epistemologis

antara "Logika Viralitas" (kebenaran berbasis popularitas/algoritma) dan
"Logika Otoritas" (kebenaran berbasis sanad keilmuan). Prinsip Jarh wa
Ta'dil hadir untuk mengembalikan standar validitas fatwa kepada
integritas moral (‘adalah) dan kapasitas intelektual (dhabit) pengujarnya,
bukan pada jumlah likes atau share. Akun yang anonim (majhul) atau
yang terbukti menyebarkan hoaks wajib ditempatkan pada posisi jarh
(tertolak), terlepas dari seberapa besar basis pengikutnya.

Faiz Musthofa Abbas, Yusuf Mz, Rifqi
208



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025

2. Pelembagaan Fungsi Ta'dil: Di tengah banjir informasi, verifikasi
individual oleh masyarakat awam tidak lagi memadai. Oleh karena itu,
fungsi ta'dil (validasi/rekomendasi) harus bertransformasi menjadi
otoritas kelembagaan. Organisasi keagamaan dan lembaga fatwa harus
berperan aktif sebagai Mu'addil Kolektif yang memberikan legitimasi
("centang hijau" syariah) kepada konten kreator atau pendakwah yang
kredibel, serta berani melakukan tajrin (kritik) terukur terhadap
penyimpangan.

3. Etika Kritik sebagai Pengaman Sosial: Penerapan Jarh wa Ta'dil di
ruang digital harus dibingkai oleh adab dan etika akademik yang ketat
untuk mencegah cyber-bullying berkedok agama. Kritik ditujukan untuk
menjaga kemurnian ajaran (hifz ad-din), bukan untuk pembunuhan
karakter.

Sebagai implikasi akhir, sinergi antara literasi digital masyarakat—yang
dibekali kemampuan menelusuri "sanad digital'—dan intervensi struktural dari
lembaga otoritatif adalah kunci mutlak. Tanpa revitalisasi mekanisme Jarh wa Ta'dil
ini, umat Islam berisiko terombang-ambing dalam gelombang "matan tanpa sanad"”,
di mana agama diambil dari orang-orang yang tidak memiliki otoritas, yang pada
akhirnya dapat mendegradasi kualitas keberagamaan umat secara keseluruhan.

Daftar Pustaka

Abbas, F. M. (2024). Analisis Kritis Tashih Dan Tadh’if Hadits Al-Albani Di
Riyadussholihin. Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies, 1(1), 52-58.

Afandi, R. R., & Arifin, A. (2024). Metodologi Al-Jarh Wa Ta’dil: Sejarah Dan
Signifikansinya Di Era Kontemporer. Al-Mu’tabar, 4(2), 59-74.

Ahmad, L. T. (2015). Ignaz Goldziher: Kritikus Hadis Dan Kritikus Sastra. Jurnal
Holistic Al-Hadis, 1(1), 57-70.

Al-Razi, A., & Al-Dzahabt, D. A. N. (N.D.). Peringkat Kritikus Hadis; Studi Kasus.

Al-Rizzo, H. (2018). The Use Of Smart Computing In lhe Study Of The
Fundamentals Of Hadith And Exploring The Hadith Logic Of The Imams Of Al
Jarh Wa At-Ta'dil. 2018 Jcco Joint International Conference On Ict In Education
And Training, International Conference On Computing In Arabic, And
International Conference On Geocomputing (Jcco: Ticet-lcca-Geco), 1-8.

Ali, M. (2025). Ulumul Hadist (Sejarah Pertumbuhan Dan Perkembangan Hadist).
Mahad Aly Journal Of Islamic Studies, 4(2), 169-183.

Ali, M. A. M., Ibrahim, M. N., Usman, A. H., Nazri, M. A., & Kadir, M. N. A. (2015). Al-
Jarh Wa AIl-Ta'dil (Criticism And Praise): It's Significant In The Science Of
Hadith. Mediterranean Journal Of Social Sciences, 6(2), S1.

Aming, H., Alwi, Z., & Aisyah, S. (2024). Implementasi Kritik Sanad Dan Matan Hadis
Ali Mustafa Yaqub Dalam Validasi Hadis. Jawami’ul Kalim: Jurnal Kajian Hadis,
2(2), 111-122.

Baher, M. K., Yanti, Y., Gani, A., Akmansyah, M., & Abas, E. (2025). Revitalisasi
Hadis Tarbawi Sebagai Landasan Penguatan Pendidikan Islam Di Era Digital.
Inovasi Pembangunan: Jurnal Kelitbangan, 13(1).

209



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025

Fauzi, 1. (2024). Contribution Of Philosophical Truth Theory In Strengthening Hadith
Science. Journal Of Islamic Thought And Philosophy, 3(1), 153-169.

Fikri, M. (2024). Cancel Culture: Islamic Law And Public Policy Challenges In The
Digital Age. Revista De Gestao Social E Ambiental, 18(8), 1-23.

Firdaus, K., & Al Ayubi, S. (2025). Internalisasi Hadis Antikekerasan Dalam Dunia
Virtual Untuk Menanggulangi Cyberbullying: Studi Grounded Theory. Al Isnad:
Journal Of Indonesian Hadith Studies, 6(2), 93-107.

Hafidz, A. (2020). Kritik Ulama Hadits: lImu Jarh Wa Ta’dil Sebagai Upaya Dalam
Menjaga Orisinalitas Hadits. International Conference On Islamic Studies, 1(1),
152-162.

Hutagaluh, O., Syukur, S., & Susmihara, S. (2023). Refleksi Terhadap Penjajahan
Bangsa Barat Dan Perjuangan Kemerdekaan Negara-Negara Islam. Borneo:
Journal Of Islamic Studies, 3(2), 86-97.

llham, I. S., Labib, M. A. D. I., & Anisa, F. N. (2024). limu Al-Jarh Wa At-Ta'dil Dalam
Hadis: Studi Komparatif Metodologi Ibnu Hajar Al-Asgalani Dan Ibnu Hatim Ar-
Razi. Tasamuh: Jurnal Studi Islam, 16(2), 183-204.

Imron, A. (2017). Dasar-Dasar llmu Jarh Wa Ta'didil. Mukaddimah: Jurnal Studi
Islam, 2(2), 287-302.

Irfanudin, F. (2020). Al Jarh Wa At-Ta’dil In Researching Sanad Hadlits.

Ismail, M., Jannah, M., Rahmatia, F., & Sari, H. P. (2025). Peran Pendidikan Al-
Quran Dan Hadis Terhadap Pembentukan Kebudayaan Islam. La-Tahzan:
Jurnal Pendidikan Islam, 17(1), 101-115.

Isnaeni, A. (2011). Sikap Kritikus Hadis Terhadap Periwayat Ahli Bid’ah. Jurnal
Ushuluddin: Media Dialog Pemikiran Islam, 15(1), 61-87.

Jw, C. (2009). Research Design-Qualitative, Quantitative, And Mixed Methods
Approaches. Sage, Ca; Ofprnia.

Kamaruddin, P. H. (2009). Metode Kritik Hadis. Hikmah.

Khabiir, I. N. A., & Ridlo, M. A. (2025). Transformasi Hadis Ke Media Digital. Jurnal
Syaikh Mudo Madlawan: Kajian lImu-llmu Keislaman, 2(1), 154-161.

Kharir, A. G., Maula, A., Chanina, I., & Kibtiana, A. N. (2025). Urgensi llmu Al-Jarh
Wa Al-Ta’dil Dalam Menyaring Hadis-Hadis Lemah Dan Palsu. Jurnal Study
Islam, 1(01), 53-61.

Mohtarom, A. M. (2023). The Analisis Kritis: Kritikan Dan Pujian Atas Abu Hurairah.
Jurnal Mu’allim, 5(1), 194—-2009.

Muvid, M. B., & Arsyillah, B. T. (2022). llmu Jarh Wa Al-Tadil Dalam Tinjauan Studi
Hadits. llmu Al Quran Dan Hadis, 16.

Nawawi, M., Sofwan, M., & Sa'diyah, F. (2024). Hadis Dalam Perspektif Nahdlatul
Ulama Analisis Ke Kiritik. Jurnal Media Akademik (Jma), 2(12).

Nurfadillah, H., Ma’arif, B. S., & Nasir, M. A. (2023). Strategi Pencegahan
Reproduksi Berita Hoax Di Media Sosial Dengan Pendekatan Studi lImu Jarh
Wa Ta’'dil. Bandung Conference Series: Islamic Broadcast Communication, 3(2),
177-183.

210



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025

Nurjanah, T. (2024). Literasi Digital Dan Ketahanan Moderasi Beragama: Telaah
Integratif Dalam Perspektif Maqgashid Al-Syari’ah. Jshi: Jurnal Syariah Hukum
Islam, 3(1), 1-17.

Qomarullah, M. (2018). Metode Kritik Matan Hadis Muhammad A'?a Hir Al-Jawa Ba
«Dalam Kitab: Juhd «D Al-Mua ¥ Addia’j A «N Fa «Naqd Matan Al-A o Ada
«A'; An-Nabawa «Asy-Syara «F. Al Quds: Jurnal Studi Alquran Dan Hadis, 2(1),
51-64.

Qomarullah, M. (2019). Kontekstualisasi lImu Al-Jarh Wa At-Ta'dil Dalam Upaya
Memilih Wakil Rakyat Dan Korelasinya Dengan Teori Kredibilitas. Diroyah:
Jurnal Study limu Hadis, 3(2).

Ratnawati, S. R., & Yasmanto, A. (2019). Studi Kritik Matan Hadis. Al-Bukhari: Jurnal
llImu Hadis, 2(2), 209-231.

Ritonga, M. T. (2022). Metodologi Ulama Hadis Dalam Jarh Dan Ta’dil. Al-Kaffah:
Jurnal Kajian Nilai-Nilai Keislaman, 10(2), 205-224.

Suryadi, S. (2015). Rekonstruksi Kritik Sanad Dan Matan Dalam Studi Hadis.
Esensia: Jurnal llmu-llmu Ushuluddin, 16(2), 177-186.

Suryadinata, M. (2016). Kritik Matan Hadis: Klasik Hingga Kontemporer. Ushuluna,
2(2), 338492.

Tangngngareng, T., Puyu, D. S., & Rayyn, I. G. B. A. P. (2021). Sejarah Dan Kaidah
Jarh Wa Al-Ta'dil. Ihyaussunnah: Journal Of Ulumul Hadith And Living Sunnah,
1(2), 142-163.

Wiranda, A., & Fatah, A. (2025). Perspektif Al-Qur'an Terhadap Cyberbullying Dalam
Etika Digital. Millatuna: Jurnal Studi Islam, 2(04).

Yaginah, S. N., & Antok, I. H. (2024). Analysis Of Islamic Communication About
Oxymora Cancel Culture On Virtual Media In Indonesia. Al-Balagh: Jurnal
Dakwah Dan Komunikasi, 9(2), 351-392.

Zubaidillah, M. H. (2018). llmu Jarh Wa Ta’dil.

211



