
 
Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025 

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil 
dalam Verifikasi Kredibilitas Fatwa Digital 

Faiz Musthofa Abbas, Yusuf Mz, Rifqi 

198 

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil dalam Verifikasi 
Kredibilitas Fatwa Digital 

 

Faiz Musthofa Abbas 
STIT Buntet Pesantren Cirebon 

faiz.abbas@stit-buntetpesantren.ac.id 

 

Yusuf Mz 
STIT Buntet Pesantren Cirebon 

yusufmzssosi@stit-buntetpesantren.ac.id 
 

Rifqi 
Universitas Darul Ma’arif Indramayu 

riefq81@gmail.com 
 

 

 

Abstrak 

Pesatnya perkembangan media sosial telah mengakibatkan diseminasi fatwa 
digital yang masif, namun sering kali tidak bersumber dari otoritas yang 
kredibel. Fenomena ini mendesak perlunya mekanisme verifikasi yang ketat 
terhadap sumber informasi keagamaan. Artikel ini bertujuan untuk 
mengontekstualisasikan prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil—yang secara tradisional 
digunakan dalam ilmu hadis—sebagai instrumen modern untuk memverifikasi 
kredibilitas pemberi fatwa di ruang digital. Menggunakan metode studi 
literatur dan analisis kualitatif, penelitian ini menelaah relevansi indikator 
"jarh" (kritik/celaan) dan "ta'dil" (pujian/validasi) dalam menilai otoritas akun 
atau figur publik di media sosial. Hasil kajian menunjukkan bahwa 
kontekstualisasi prinsip ini sangat relevan sebagai standar uji validitas fatwa 
yang diterima masyarakat, meskipun penerapannya menghadapi tantangan 
teknis seperti anonimitas pengguna dan bias algoritma. Oleh karena itu, 
diperlukan integrasi antara prinsip klasik ini dengan edukasi literasi digital 
serta kolaborasi kelembagaan untuk memastikan penyaringan fatwa yang 
efektif dan akurat. 

Kata Kunci: Al-Jarh wa Al-Ta'dil; Fatwa Digital; Verifikasi Kredibilitas; Media 
Sosial; Otoritas Keagamaan. 

 

Abstract 

The rapid development of social media has led to the massive dissemination 
of digital fatwas, yet they often do not originate from credible authorities. This 
phenomenon necessitates a strict verification mechanism for sources of 
religious information. This article aims to contextualize the principles of Al-
Jarh wa Al-Ta'dil—traditionally used in Hadith science—as a modern 
instrument for verifying the credibility of fatwa issuers in the digital space. 
Employing literature review and qualitative analysis methods, this study 
examines the relevance of "jarh" (criticism) and "ta'dil" (validation) indicators 
in assessing the authority of accounts or public figures on social media. The 
findings indicate that the contextualization of these principles is highly 

mailto:faiz.abbas@stit-buntetpesantren.ac.id
mailto:yusufmzssosi@stit-buntetpesantren.ac.id
mailto:riefq81@gmail.com


 
Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025 

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil 
dalam Verifikasi Kredibilitas Fatwa Digital 

Faiz Musthofa Abbas, Yusuf Mz, Rifqi 

199 

relevant as a validity test standard for fatwas accepted by the public, although 
its implementation faces technical challenges such as user anonymity and 
algorithmic bias. Therefore, an integration of these classical principles with 
digital literacy education and institutional collaboration is needed to ensure 
effective and accurate fatwa filtering. 

Keywords: Al-Jarh wa Al-Ta'dil; Digital Fatwas; Credibility Verification; Social 
Media; Religious Authority. 

 

Pendahuluan 

Fenomena penyebaran informasi palsu atau hoax di era digital belakangan 
ini telah mencapai tingkat yang meresahkan bagi para pengguna internet. Kondisi 
ini membawa dampak yang destruktif, mengingat hoax—sebagai informasi tidak 
benar yang dikemas seolah-olah fakta—dapat memicu empat dampak negatif 
utama: membuang waktu, pengalihan isu, penipuan publik, hingga memicu 
kepanikan sosial. Dalam merespons tantangan informasi ini, Islam secara tegas 
mengajarkan umatnya untuk melakukan verifikasi (tabayyun) sebelum menerima 
dan menyebarkan berita, sebagaimana termaktub dalam QS. Al Hujurat ayat 6 
yang memerintahkan orang beriman untuk meneliti kabar dari orang fasik agar 
tidak menimpakan musibah kepada suatu kaum karena ketidaktahuan (Afandi & 
Arifin, 2024).  

Dalam tradisi keilmuan Islam, mekanisme verifikasi informasi ini telah lama 
mapan melalui ilmu Jarh wa Ta'dil. Ilmu ini mempelajari kecacatan atau kredibilitas 
seseorang yang menyampaikan hadis atau informasi dari Rasulullah SAW, 
sehingga dapat ditentukan apakah informasi tersebut shahih atau tidak. Hal ini 
krusial karena dalam kajian Hadis, Sanad (rantai periwayat) dan Matan (isi redaksi) 
adalah dua unsur vital yang menentukan otoritas ajaran Nabi Muhammad SAW; 
ketiadaan salah satunya akan merusak kualitas hadis tersebut (Hafidz, 2020). 
Bahkan, sebuah berita tanpa sanad tidak dapat dikategorikan sebagai hadis, dan 
sebaliknya matan sangat bergantung pada validitas sanad (Hutagaluh et al., 2023). 
Menurut Ibnu Shalah, kualitas hadis shahih mensyaratkan sanad yang bersambung 
dan diriwayatkan oleh orang-orang yang berwatak adil serta dlabit (kuat hafalan), 
tanpa adanya syadz (kejanggalan) maupun illat (cacat) (Muvid & Arsyillah, 2022). 

Urgensi ilmu Jarh wa Ta'dil terletak pada fungsinya sebagai instrumen untuk 
menilai apakah para Rijal (tokoh periwayat) dalam sanad memiliki kecacatan atau 
tidak. Relevansi prinsip ini menjadi sangat signifikan ketika ditarik ke konteks 
kontemporer, di mana fatwa-fatwa keagamaan yang tersebar di media sosial sering 
kali tidak berasal dari ulama atau ahli yang memiliki otoritas, serta luput dari proses 
verifikasi yang memadai. Tanpa kontrol yang tepat, fenomena ini berpotensi 
menyebarkan ajaran yang menyesatkan. Oleh karena itu, prinsip Al-Jarh wa Al-
Ta'dil, yang semula digunakan untuk menilai kredibilitas perawi hadis, perlu 
dikontekstualisasikan untuk menilai kredibilitas pemberi fatwa di dunia digital agar 
masyarakat lebih bijak dalam menerima informasi agama (Abbas, 2024; 
Tangngngareng et al., 2021). 

Kendati demikian, implementasi prinsip klasik ini di era digital menghadapi 
tantangan yang kompleks. Hambatan utamanya terletak pada keterbatasan 
kemampuan masyarakat dalam memverifikasi validitas informasi agama, serta 
adanya pengaruh algoritma media sosial yang cenderung memprioritaskan konten 
viral dibandingkan konten yang berkualitas dan otoritatif (Nurfadillah et al., 2023). 



 
Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025 

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil 
dalam Verifikasi Kredibilitas Fatwa Digital 

Faiz Musthofa Abbas, Yusuf Mz, Rifqi 

200 

Berangkat dari problematika tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengeksplorasi 
bagaimana prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil dapat diadaptasi dan diterapkan untuk 
menyaring fatwa-fatwa digital, serta merumuskan upaya yang diperlukan guna 
memastikan sampainya fatwa yang shahih dan terpercaya kepada masyarakat. 

Metode Penelitian 

Metode jurnal ini menggunakan studi pustaka (library research), yaitu 
metode pengumpulan informasi dengan memahami dan mempelajari teori-teori 
literatur ilmiah. Studi pustaka mempunyai empat tahap, yaitu menyiapkan peralatan 
yang diperlukan, menyiapkan bibliografi, mengatur waktu, dan membaca atau 
mencatat bahan penelitian. Pengumpulan data ini menggunakan metode untuk 
mencari dan membangun sumber dari berbagai sumber seperti buku, jurnal dan 
penelitian yang sudah dilakukan. Bahan pustaka yang diperoleh dari berbagai 
sumber dianalisis secara kritis dan harus komprehensif untuk mendukung proposisi 
dan gagasannya (Jw, 2009). Dalam hal ini penulis menggunakan penelitian 
kualitatif berupa studi pustaka. Oleh karena itu, dalam penyampaiannya akan 
memaparkan hasil temuan yang terdapat dalam jurnal-jurnal ilmiah yang 
menggambarkan tentang "Al Jarh wa Al-Ta'dil". 

Hasil Dan Pembahasan 

1. Rekonstruksi Konseptual Al-Jarh wa Al-Ta'dil: Dari Terminologi ke 
Metodologi 

Secara fundamental, Al-Jarh wa Al-Ta'dil melampaui sekadar definisi 
leksikal; ia m e r u p a k a n  sistem epistemologi Islam yang dirancang secara presisi 
untuk memproteksi otentisitas wahyu dan tradisi kenabian. Rekonstruksi konsep ini 
dapat diurai melalui transformasi makna dan fungsi metodologisnya (Imron, 2017; 
Zubaidillah, 2018): 

a. Transformasi Makna Al-Jarh (Invalidasi): Secara etimologis, al-jarh 
bermakna melukai fisik, mengoyak, atau mencederai tubuh hingga 
mengeluarkan darah. Namun, dalam transformasi terminologis ulama hadis, 
makna ini bermetamorfosis menjadi "luka moral dan intelektual". Istilah ini 
merujuk pada identifikasi sifat-sifat destruktif pada diri perawi yang menodai 
kredibilitasnya (saqit al-'adalah). Luka ini bisa berupa cacat pada aspek 
agama (diin) seperti kefasikan dan kebohongan, atau cacat pada aspek 
kognitif (hifz) seperti su'ul hifz (hafalan yang buruk) dan sering keliru (katsir 
al-ghalat). Proses aktif menyingkap kecacatan ini disebut at-tajrih, yang 
berfungsi untuk menggugurkan kelayakan seseorang sebagai penyampai 
kebenaran, sehingga riwayatnya tertolak (mardud). 

b. Esensi Al-Ta'dil (Validasi dan Purifikasi): Di sisi oposisi, al-ta'dil berakar 
dari kata al-'adl yang berarti lurus, seimbang, atau menimbang sesuatu 
dengan benar. Dalam konteks metodologis, ini bukan sekadar pujian, 
melainkan proses verifikasi ketat untuk menetapkan status tazkiyah 
(rekomendasi kesucian) terhadap integritas seorang perawi. Seseorang baru 
bisa mendapatkan status ta'dil jika terhimpun padanya dua pilar utama: 

 'Adalah (Integritas Moral): Kualitas kesalehan yang menjauhkan diri 
dari dosa besar, dosa kecil yang terus-menerus, dan hal-hal yang 
merusak muruah (kehormatan). 

 Dhabit (Kapasitas Intelektual): Kekuatan hafalan yang presisi atau 



 
Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025 

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil 
dalam Verifikasi Kredibilitas Fatwa Digital 

Faiz Musthofa Abbas, Yusuf Mz, Rifqi 

201 

keakuratan catatan yang terjaga dari perubahan. Dengan demikian, 
ta'dil adalah "stempel validasi" yang mengubah status informasi dari 
sekadar berita menjadi hujjah (dalil hukum). 

c. Sintesis Metodologi: Integrasi dialektis antara jarh dan ta'dil ini membentuk 
Ilmu Rijal al-Hadits, sebuah metodologi kritik historis (historical criticism) 
yang unik dalam peradaban Islam. Ia berfungsi sebagai mekanisme seleksi 
alamiah dalam transmisi ilmu: Al-Jarh bertindak sebagai filter defensif yang 
menahan laju informasi yang terdistorsi atau palsu, sementara Al-Ta'dil 
bertindak sebagai saluran afirmatif yang meloloskan informasi otoritatif. 
Tujuannya adalah memastikan bahwa setiap narasi yang disandarkan 
kepada agama memiliki sanad yang bersambung (ittishal) dan bebas dari 
penyakit tersembunyi (illat), sehingga informasi yang dikonsumsi umat 
adalah kebenaran yang teruji, bukan asumsi atau rekayasa (Ritonga, 2022). 

2. Stratifikasi Kredibilitas (Maratib Al-Jarh wa Al-Ta'dil) sebagai Standar 
Akurasi 

Dalam epistemologi hadis, validitas informasi tidak dinilai dalam logika biner 
yang sederhana (benar/salah), melainkan melalui spektrum akurasi yang bertingkat 
(gradation of accuracy). Para ulama hadis, seperti Ibnu Hajar al-Asqalani dan Al-
Dzahabi, menyusun taksonomi kredibilitas yang ketat atau disebut Maratib Al-Jarh 
wa Al-Ta'dil. Sistem stratifikasi ini berfungsi untuk mengukur tingkat kepastian 
(zhan) kebenaran sebuah riwayat berdasarkan kualitas personal periwayatnya (Al-
Rizzo, 2018; Irfanudin, 2020; Zubaidillah, 2018). 

a. Hierarki Validitas (Maratib at-Ta'dil): 

Zona Penerimaan Tingkatan ini mencakup para periwayat yang integritas 
dan kapasitas intelektualnya telah teruji, sehingga riwayat mereka layak 
dijadikan landasan hukum (hujjah). 

 Puncak Kredibilitas (Al-Mubalaghah fi at-Tautsiq): Tingkatan tertinggi 
yang ditempati oleh para Sahabat Nabi (yang secara teologis dinilai adil 
oleh Al-Qur'an) serta ulama besar yang disifati dengan pengulangan 
pujian superlatif, seperti "tsiqah tsiqah" (sangat terpercaya), "awtsaq an-
nas" (manusia paling terpercaya), atau "hafizh mutqin" (penghafal yang 
sangat presisi). Riwayat dari kelompok ini memiliki tingkat akurasi 
mendekati absolut. 

 Kredibilitas Standar (Tsiqah): Mereka yang memenuhi syarat adil dan 
dhabit secara sempurna, meski tanpa embel-embel superlatif. Riwayat 
mereka adalah shahih dan wajib diamalkan. 

 Kredibilitas Minimal (Qashir 'an Darajat at-Tautsiq): Tingkatan "zona 
aman" terendah, seperti predikat "shaduq" (jujur) atau "laa ba'sa bihi" 
(tidak mengapa). Periwayat di level ini memiliki integritas moral yang 
baik, namun hafalan atau kecermatannya sedikit di bawah level tsiqah. 
Hadis mereka turun derajat menjadi hasan, yang tetap bisa dijadikan dalil 
namun memerlukan peninjauan jika bertentangan dengan periwayat 
yang lebih kuat. 

b. Hierarki Invaliditas (Maratib al-Jarh):  

Zona Penolakan Sebaliknya, tingkatan ini adalah spektrum kecacatan yang 
menyebabkan informasi tertolak (mardud). Penolakannya pun bertingkat 



 
Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025 

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil 
dalam Verifikasi Kredibilitas Fatwa Digital 

Faiz Musthofa Abbas, Yusuf Mz, Rifqi 

202 

sesuai kadar "kerusakan" pada perawi. 

 Cacat Ringan (Al-Jarh al-Khajib): Tingkatan kritik terendah, seperti 
"layyinul hadits" (hadisnya lunak/lemah) atau "fiihi maqal" (ada 
pembicaraan mengenainya). Perawi ini tidak serta-merta dituduh 
berdusta, namun hafalannya buruk atau sering keliru. Riwayatnya tidak 
bisa jadi sandaran hukum (dhaif), namun masih boleh ditulis (yu'tabar) 
sebagai bahan pembanding atau penguat (syahid/mutaba'ah). 

 Cacat Berat (Al-Jarh al-Syadid): Tingkatan di mana perawi dituduh 
melakukan pelanggaran berat, seperti "matruk" (ditinggalkan), "munkarul 
hadits" (hadisnya diingkari), atau "fasiq". Riwayat mereka gugur total dan 
tidak boleh digunakan sama sekali, bahkan sekadar untuk penguat. 

 Destruksi Total (Al-Jarh al-Ahla): Tingkatan kerak neraka dalam ilmu 
riwayat, yaitu "kadzdzab" (pendusta), "wadidla" (pemalsu hadis), atau 
"dajjal" (penipu). Informasi dari golongan ini dikategorikan sebagai 
maudhu' (palsu) dan haram diriwayatkan kecuali untuk menjelaskan 
kepalsuannya. 

c. Implikasi Epistemologis sebagai Standar Akurasi  

Penerapan stratifikasi ini menegaskan bahwa dalam Islam, otoritas 
berbanding lurus dengan akurasi. 

 Implikasi Seleksi: Tidak semua "kabar agama" memiliki bobot yang 
sama. Sebuah fatwa yang lahir dari ulama berlevel tsiqah (kompeten dan 
saleh) memiliki daya ikat hukum, sementara pendapat dari figur yang 
layyin (kurang kompeten) atau majhul (tidak dikenal kapasitasnya) harus 
ditangguhkan (tawaqquf). 

 Antitesis Viralitas: Sistem ini menjadi kritik tajam bagi algoritma media 
sosial yang mendasarkan "kebenaran" pada viralitas (jumlah likes dan 
share). Dalam Jarh wa Ta'dil, viralitas konten dari seorang kadzdzab 
(pembohong) tetap bernilai nol, sedangkan satu riwayat dari seorang 
tsiqah bernilai valid meskipun tidak populer. Standar akurasi ini 
mengajarkan bahwa kebenaran diukur dari siapa yang bicara (kualifikasi 
sanad), bukan berapa banyak yang mendengar.. 

3. Resolusi Konflik Penilaian (Ta'arudh al-Jarh wa at-Ta'dil): Dialektika dan 
Uji Validitas 

Dalam realitas kritik historis, subjektivitas pengamat tidak dapat dihilangkan 
sepenuhnya, sehingga sering muncul fenomena ta'arudh (pertentangan) di mana 
seorang perawi atau tokoh dinilai tsiqah (kredibel) oleh sebagian ulama, namun 
dinilai majruh (cacat) oleh ulama lainnya. Untuk mengurai benang kusut ini, ulama 
hadis tidak menggunakan sistem voting (suara terbanyak), melainkan 
menggunakan kaidah tarjih (pengunggulan) yang berbasis pada hierarki 
pembuktian (M. A. M. Ali et al., 2015; Ilham et al., 2024). 

a. Supremasi Kritik Terperinci (Al-Jarh Al-Mufassar)  

Asumsi utama dalam penyelesaian konflik ini adalah kaidah: "Al-Jarh al-
Mufassar muqaddam 'ala at-Ta'dil al-Mubham" (Kritik yang dijelaskan 
alasannya didahulukan daripada pujian yang bersifat umum). 

 Logika Epistemologis (Ziyadatul 'Ilm): Kaidah ini dibangun di atas 



 
Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025 

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil 
dalam Verifikasi Kredibilitas Fatwa Digital 

Faiz Musthofa Abbas, Yusuf Mz, Rifqi 

203 

logika bahwa pihak yang memberikan pujian (mu'addil) biasanya menilai 
berdasarkan apa yang tampak secara lahiriah (zahir). Sebaliknya, pihak 
yang melontarkan kritik (jarih) memiliki "pengetahuan tambahan" 
(ziyadatul 'ilm) mengenai cacat tersembunyi yang luput dari pengamatan 
pemberi pujian. 

 Mekanisme Pembuktian: Kritik dianggap valid (sah) hanya jika bersifat 
mufassar, yakni menjelaskan sebab-sebab spesifik kecacatan (misalnya: 
"dia berdusta dalam riwayat X", "hafalannya memburuk setelah bukunya 
terbakar", atau "ia menganut paham Qadariyah"). Jika kritik hanya 
berupa klaim kosong (mubham) tanpa bukti—seperti sekadar 
mengatakan "dia lemah"—sementara di sisi lain ada ulama yang 
memujinya secara jelas, maka kritik tersebut ditolak. 

b. Variabel Psikologis Pengkritik (Tabaqat an-Nuqqad)  

Ketajaman analisis Jarh wa Ta'dil juga menuntut pemetaan terhadap profil 
psikologis dan metodologis sang pengkritik. Para ulama kritikus hadis 
terbagi dalam tiga spektrum yang harus ditimbang bobot perkataannya 
(Kamaruddin, 2009; Ratnawati & Yasmanto, 2019): 

 Kelompok Keras (Mutasyaddid): Ulama yang sangat ketat dan 
perfeksionis, yang sering memberikan kritik tajam untuk kesalahan kecil 
(contoh: Yahya bin Ma'in atau Abu Hatim). Kritik dari kelompok ini harus 
diverifikasi ulang; jika mereka memuji, itu adalah jaminan mutu tertinggi, 
namun jika mereka mencela, belum tentu orang tersebut buruk (bisa jadi 
hanya kesalahan remeh). 

 Kelompok Moderat (Mutawassith): Ulama yang adil dan seimbang 
(contoh: Ahmad bin Hanbal atau Ibnu Adi). Penilaian mereka menjadi 
standar rujukan utama. 

 Kelompok Longgar (Mutasahil): Ulama yang cenderung mudah 
memberikan rekomendasi atau memaafkan kesalahan (contoh: At-
Tirmidzi atau Al-Hakim). Pujian dari kelompok ini harus diteliti lebih lanjut 
karena sering kali memberikan predikat tsiqah pada orang yang 
sebenarnya lemah. 

c. Implikasi dalam Validasi Konten Digital  

Dalam konteks fatwa digital, resolusi konflik ini menjadi pisau analisis yang 
vital untuk membedakan antara Popularitas (Syuhrah) dan Kredibilitas 
(Tsiqah) (Afandi & Arifin, 2024; Hafidz, 2020). 

 Viralitas sebagai Ta'dil Mubham: Jumlah followers jutaan atau tanda 
"like" yang banyak hanyalah bentuk pujian umum (ta'dil mubham) dari 
massa yang awam. Hal ini hanya menunjukkan popularitas zahir, bukan 
integritas keilmuan. 

 Kritik Pakar sebagai Jarh Mufassar: Ketika seorang ustadz viral dikritik 
oleh lembaga ulama resmi atau pakar fiqih dengan menyertakan bukti 
kesalahan dalil atau penyimpangan metodologi (jarh mufassar), maka 
kritik pakar inilah yang harus dimenangkan secara ilmiah, meskipun 
massa (netizen) membela figur tersebut. 

 Pencegahan Fanatisme: Pemahaman ini mengajarkan masyarakat 



 
Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025 

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil 
dalam Verifikasi Kredibilitas Fatwa Digital 

Faiz Musthofa Abbas, Yusuf Mz, Rifqi 

204 

digital untuk tidak fanatik buta. Pembelaan massa terhadap figur idola 
akan gugur demi hukum ketika terbukti secara rinci (mufassar) bahwa 
figur tersebut menyebarkan disinformasi atau tidak memiliki kualifikasi 
sanad keilmuan.. 

4. Etika Akademik (Adab) dalam Kritik Otoritas: Antara Validasi dan 
Deformasi Moral 

Kritik dalam tradisi Jarh wa Ta'dil diikat oleh kode etik (adab) yang ketat 
untuk Dalam ekosistem Jarh wa Ta'dil, kritik terhadap otoritas (tajrih) menempati 
posisi yang paradoksal: di satu sisi ia adalah kewajiban agama untuk menjaga 
kemurnian syariat, namun di sisi lain ia bersinggungan erat dengan larangan 
ghibah (menggunjing). Oleh karena itu, para ulama merumuskan kode etik ketat 
untuk memastikan kritik tersebut bernilai Nushah (nasihat/perlindungan bagi umat), 
bukan Fadhihah (pembongkaran aib/pencemaran nama baik) (Ahmad, 2015; AL-
RÂZÎ & AL-DZAHABÎ, n.d.; Isnaeni, 2011). 

a. Landasan Teologis: Pengecualian Ghibah demi Maslahat 

Secara prinsip, membicarakan keburukan saudara seiman adalah haram. 
Namun, Imam An-Nawawi dalam Riyadhus Shalihin menegaskan bahwa 
Jarh (kritik perawi) adalah satu dari enam pengecualian ghibah yang 
diperbolehkan, bahkan wajib, demi kemaslahatan yang lebih besar 
(maslahah ammah). "Daging ulama itu beracun" (jika dimakan lewat ghibah), 
namun menjelaskan kekeliruan seorang tokoh publik yang menyesatkan 
umat adalah bentuk "operasi bedah" untuk membuang racun tersebut. 

 Syarat Niat (Ikhlas): Kritik harus murni didasari motif Dzab 'an as-
Sunnah (membela Sunnah), bukan didorong oleh hasad (dengki), 
persaingan popularitas (tanafus), atau dendam pribadi. Jika terdeteksi 
adanya motif duniawi, maka kritik tersebut tertolak dan pelakunya 
berdosa. 

b. Kualifikasi Moral Pengkritik (Ahliyah al-Jarih) 

Tidak sembarang orang berhak melemparkan kritik (tajrih) terhadap otoritas 
keilmuan. Seorang kritikus (jarih) wajib memiliki sifat Wara' (kehati-hatian 
spiritual) dan Taqwa. 

 Imparsialitas (Inshaf): Pengkritik harus objektif. Ia tidak boleh 
menyembunyikan kebaikan tokoh yang dikritik hanya karena kebencian, 
sebagaimana didalam Al-qur’an Surat Al-Maidah ayat 8: "Janganlah 
kebencianmu terhadap suatu kaum mendorongmu untuk berlaku tidak 
adil". 

 Larangan Ta'annut (Kekerasan Berlebihan): Ulama melarang sikap 
ta'annut, yaitu mencari-cari kesalahan kecil yang tidak substansial untuk 
menjatuhkan kredibilitas seseorang secara total. Kesalahan ijtihad 
seorang alim yang kapabel (mujtahid) harus dihormati sebagai ikhtiar 
kebenaran, bukan dijadikan bahan serangan karakter. 

c. Distingsi antara Kritik Ilmiah dan Kalam al-Aqran 

Salah satu aspek paling tajam dalam etika ini adalah kewaspadaan terhadap 
Kalam al-Aqran (ucapan teman sejawat/selevel). Sejarah mencatat bahwa 
kritik antar-ulama yang hidup sezaman sering kali bias karena persaingan. 



 
Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025 

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil 
dalam Verifikasi Kredibilitas Fatwa Digital 

Faiz Musthofa Abbas, Yusuf Mz, Rifqi 

205 

Oleh karena itu, Ibnu Abbas dan para ulama mutaqaddimin memperingatkan 
agar tidak menelan mentah-mentah kritik seorang tokoh terhadap 
saingannya, kecuali ada bukti yang nyata (Mohtarom, 2023; Suryadi, 2015; 
Suryadinata, 2016). 

 Relevansi Digital: Dalam konteks hari ini, hal ini sangat relevan untuk 
menyaring "perang dingin" antar-ustadz atau influencer dakwah di media 
sosial. Sering kali, "kritik" yang muncul di YouTube atau Twitter hanyalah 
manifestasi dari persaingan pasar audiens, bukan koreksi ilmiah yang 
tulus. 

d. Etika Diksi dan Pencegahan Cyber-Bullying 

Etika Jarh wa Ta'dil mengatur penggunaan diksi yang presisi. Kritik harus 
disampaikan dengan kadar "seperlunya" (biqadril hajah). Jika cukup 
mengatakan "hafalan fulan buruk", maka haram mengatakan "fulan 
pendusta". Jika cukup menyebut "pendapat ini lemah", haram menyerang 
dengan kata-kata kasar ("bodoh", "sesat", "ahli neraka") yang merendahkan 
martabat kemanusiaan (Firdaus & Al Ayubi, 2025; Wiranda & Fatah, 2025). 

 Antitesis Cancel Culture: Etika ini menjadi antitesis bagi budaya cancel 
culture dan cyber-bullying netizen. Kritik dalam Islam bertujuan untuk 
mematikan kesalahan (al-khata'), bukan mematikan orangnya (al-
mukhti'). Tujuannya adalah agar yang bersangkutan rujuk (kembali) 
kepada kebenaran, bukan untuk dipermalukan secara sosial hingga 
hancur reputasinya tanpa sisa (Fikri, 2024; Yaqinah & Antok, 2024). 

Dengan demikian, etika akademik dalam Jarh wa Ta'dil berfungsi sebagai 
rem cakram yang mencegah kritik otoritas tergelincir menjadi anarki verbal 
yang memecah belah umat.  

5. Kontekstualisasi: Jarh wa Ta'dil sebagai Algoritma Verifikasi Digital 

Di tengah disrupsi informasi, Al-Jarh wa Al-Ta'dil tidak boleh dipandang 
sebagai artefak sejarah semata, melainkan harus direvitalisasi menjadi mekanisme 
kurasi digital. Jika algoritma media sosial bekerja berdasarkan logika "Popularitas" 
(Engagement Rate), maka Jarh wa Ta'dil menawarkan logika tandingan berbasis 
"Otoritas" (Sanad & Matan) (Nurfadillah et al., 2023). Kontekstualisasi ini dapat 
dipetakan melalui transformasi elemen-elemen berikut: 

a. Transformasi Sanad Digital:  

Melacak Jejak Otoritas Dalam ilmu hadis, Sanad adalah rantai transmisi 
informasi. Di era digital, konsep ini bertransformasi menjadi Jejak Digital dan 
Afiliasi Keilmuan (Khabiir & Ridlo, 2025). 

 Identifikasi Majhul (Anonimitas): Salah satu cacat terbesar dalam 
sanad hadis adalah perawi majhul (tidak dikenal). Di media sosial, ini 
bermanifestasi pada akun-akun anonim, bot, atau akun dakwah tanpa 
identitas pengelola yang jelas. Prinsip Jarh wa Ta'dil mewajibkan sikap 
tawaqquf (menahan diri/tidak percaya) terhadap konten dari akun anonim 
sampai identitas (ain) dan status keilmuan (hal) pengelolanya terungkap. 

 Verifikasi Ittishal (Ketersambungan): Dalam dunia digital, ittishal 
dimaknai sebagai ketersambungan referensi. Sebuah fatwa digital 
dianggap memiliki sanad yang "terputus" (munqathi') jika hanya berupa 



 
Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025 

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil 
dalam Verifikasi Kredibilitas Fatwa Digital 

Faiz Musthofa Abbas, Yusuf Mz, Rifqi 

206 

kutipan potong-tempel (copy-paste) tanpa menyertakan referensi kitab 
asli (halaman dan jilid) atau tanpa tautan ke sumber primer. 
Kontekstualisasi ini menuntut konten kreator untuk menyertakan "catatan 
kaki" digital sebagai bukti ketersambungan ilmiah. 

b. Al-Jarh sebagai Mekanisme Deteksi Distorsi (Digital Fraud) 

Fungsi invalidasi (Jarh) di era digital harus dipertajam untuk mendeteksi 
manipulasi konten yang canggih (Kharir et al., 2025; Qomarullah, 2018). 

 Melawan Tadlis (Pengelabuan): Dalam hadis, tadlis adalah 
menyembunyikan cacat sumber. Di era digital, ini sepadan dengan 
praktik clickbait, pemotongan video (video cropping) yang menghilangkan 
konteks, atau framing judul yang provokatif. Prinsip Jarh bekerja dengan 
melabeli akun-akun yang gemar melakukan tadlis ini sebagai akun dhaif 
(lemah) atau matruk (ditinggalkan), meskipun mereka memiliki jutaan 
pengikut. 

 Menangkal Maudhu' (Hoaks & Deepfake): Tingkatan jarh terberat 
ditujukan pada pemalsu. Konteks modernnya adalah pembuatan narasi 
palsu, hadis palsu yang disebar lewat WhatsApp, hingga penggunaan AI 
(Deepfake) untuk memanipulasi wajah ulama seolah mengatakan 
sesuatu yang tidak pernah diucapkannya. Mekanisme jarh di sini bersifat 
forensik: membedah kepalsuan konten dan mengumumkan kepada 
publik bahwa sumber tersebut adalah "Kadzdzab" digital yang harus di-
blokir. 

c. Al-Ta'dil sebagai Standar Validasi Algoritmik  

Bagaimana kita menentukan siapa yang kredibel (Tsiqah) di internet? Ta'dil 
digital tidak cukup dengan "Centang Biru" (verifikasi platform), karena 
centang biru bisa dibeli atau didapat karena popularitas, bukan keilmuan 
(Aming et al., 2024; Fauzi, 2024). 

 Redefinisi Tsiqah Digital: Seseorang layak disebut Tsiqah di ruang 
digital jika memenuhi dua syarat modern: 

 Konsistensi Narasi (Dhabit): Jejak digitalnya menunjukkan 
konsistensi dalam menyampaikan ajaran yang moderat, tidak 
berubah-ubah demi tren (pansos), dan akurat dalam mengutip dalil. 

 Integritas Moral ('Adalah): Perilaku di media sosial mencerminkan 
akhlak, tidak gemar mencela, tidak menyebar ujaran kebencian, dan 
transparan mengenai latar belakang pendidikannya. 

 Peran Mu'addil (Validator): Lembaga otoritatif (seperti MUI, NU, 
Muhammadiyah, atau Universitas Islam) harus berperan sebagai 
Mu'addil kolektif. Mereka perlu merilis daftar rekomendasi akun/kanal 
(whitelist) yang telah lolos uji kelayakan materi, sehingga algoritma 
pencarian umat Islam dapat diarahkan ke sumber-sumber yang ter-ta'dil 
ini. 

d. Melawan Tirani Viralitas dengan Logika Hadis 

Tantangan terbesar kontekstualisasi ini adalah benturan epistemologis. 
Algoritma media sosial didesain untuk memviralkan konten yang memicu 
emosi (kemarahan/tawa), sering kali mengabaikan kebenaran. Sebaliknya, 



 
Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025 

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil 
dalam Verifikasi Kredibilitas Fatwa Digital 

Faiz Musthofa Abbas, Yusuf Mz, Rifqi 

207 

logika Jarh wa Ta'dil bersifat dingin dan analitis; ia tidak peduli seberapa 
viral sebuah konten, jika perawinya cacat, maka konten itu tertolak. Oleh 
karena itu, penerapan Jarh wa Ta'dil di era digital adalah sebuah gerakan 
Literasi Kritis. Ia mengajarkan pengguna internet untuk tidak menjadikan 
"Viralitas" sebagai dalil kebenaran (Hujjah). Dengan prinsip ini, seorang 
pengguna akan memiliki filter mental (Nurfadillah et al., 2023; Qomarullah, 
2019). 

6. Strategi Implementatif: Literasi dan Otorisasi Kelembagaan 

Transformasi prinsip Jarh wa Ta'dil dari teori klasik menjadi tameng digital 
memerlukan pendekatan yang sistemik. Strategi ini tidak dapat bergantung pada 
kesalehan individu semata, melainkan harus melibatkan intervensi struktural yang 
massif (Baher et al., 2025; Nurfadillah et al., 2023). 

a. Revitalisasi Literasi: Membangun Malakah an-Naqd (Insting Kritis)  

Umat Literasi digital tidak cukup hanya mengajarkan "cara menggunakan 
gawai", tetapi harus menanamkan Fiqh al-Tathabbut (fikih verifikasi). 
Tujuannya adalah membentuk masyarakat yang memiliki Malakah an-Naqd 
(kemampuan kritik instingtif). 

 Kurikulum "Sanad Digital": Pendidikan Islam harus mengajarkan umat 
untuk selalu menuntut "sanad" atas informasi yang mereka terima. 
Pertanyaan kritis seperti "Siapa yang bicara?" (identifikasi rawi), "Di 
mana dia belajar?" (konektivitas sanad keilmuan), dan "Apa kitab 
rujukannya?" (validitas matan) harus menjadi refleks otomatis sebelum 
menekan tombol share. 

 Budaya Tawaqquf (Menunda Penilaian): Melatih psikologi umat untuk 
menahan diri (tawaqquf) ketika menerima fatwa kontroversial yang 
berasal dari sumber asing (majhul). Sikap skeptis yang sehat ini adalah 
benteng pertahanan pertama: "Jika sumbernya tidak jelas (majhul), maka 
hukum asalnya adalah tolak sampai terbukti kebenarannya." 

b. Institusionalisasi Fungsi Ta'dil: Sertifikasi dan Akreditasi Digital  

Di masa lalu, fungsi ta'dil (validasi) dilakukan oleh ulama pakar secara 
individual. Di era kompleksitas digital, fungsi ini harus diambil alih oleh 
lembaga otoritatif secara kolektif (Lajnah) untuk memberikan kepastian 
hukum (M. Ali, 2025; Ismail et al., 2025). 

 Mekanisme "Centang Hijau" Syariah: Organisasi keagamaan mapan 
(seperti MUI, NU, Muhammadiyah) perlu mengembangkan sistem 
akreditasi bagi pendakwah digital. Jika platform memberikan "Centang 
Biru" berbasis popularitas, lembaga ulama harus memberikan "Centang 
Hijau" (atau simbol sejenis) berbasis Kompetensi dan Integritas. Ini 
berfungsi sebagai tanda Tautsiq (rekomendasi terpercaya) bagi publik 
bahwa akun tersebut aman untuk diikuti (Nawawi et al., 2024). 

 Daftar Putih (Whitelist) Kredibel: Lembaga fatwa perlu secara berkala 
merilis dan memperbarui daftar akun/kanal rujukan yang telah lolos uji 
materi. Ini memudahkan algoritma pencarian bagi orang awam yang 
ingin belajar agama, sekaligus memarjinalkan akun-akun radikal atau 
penyebar hoaks. 



 
Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025 

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil 
dalam Verifikasi Kredibilitas Fatwa Digital 

Faiz Musthofa Abbas, Yusuf Mz, Rifqi 

208 

c. Intervensi Algoritmik: Kolaborasi Epistemologis dan Teknologis  

Strategi ini menuntut perluasan wilayah dakwah dari mimbar masjid ke 
"ruang mesin" media social (Nurjanah, 2024). 

 Moderasi Konten Berbasis Fikih: Pihak otoritas keagamaan harus 
menjalin kemitraan strategis dengan penyedia platform (Meta, Google, 
TikTok). Tujuannya adalah menyuplai pedoman moderasi konten yang 
berbasis pada prinsip Jarh wa Ta'dil. Konten yang memenuhi kriteria Jarh 
berat (seperti ujaran kebencian, takfiri tanpa hak, atau kebohongan 
publik) harus ditindak bukan hanya karena melanggar pedoman 
komunitas, tapi karena melanggar integritas informasi. 

 Pengarusutamaan Konten Tsiqah: Mendorong platform untuk 
menyesuaikan algoritma agar memprioritaskan konten dari sumber yang 
terverifikasi (mu'addal) dalam hasil pencarian topik keagamaan, bukan 
sekadar konten yang sensasional. 

d. Pembentukan Majlis at-Tahkim (Forum Arbitrase) Digital 

Dunia digital sering kali menjadi arena debat kusir tanpa wasit. Diperlukan 
sebuah wadah arbitrase ilmiah untuk menyelesaikan sengketa narasi. 

 Fungsi Tarjih Kolektif: Ketika terjadi benturan fatwa yang 
membingungkan umat, forum ini bertindak untuk melakukan tarjih 
(memilih pendapat terkuat) berdasarkan metodologi ilmiah, lalu 
mempublikasikannya secara masif sebagai klarifikasi resmi. 

 Rujukan Jarh Terpusat: Forum ini juga berfungsi mengeluarkan 
peringatan (tahdzir) resmi terhadap tokoh atau akun yang terbukti secara 
berulang melakukan kebohongan atau penyesatan, sehingga umat 
memiliki rujukan yang jelas mana "zona merah" yang harus dihindari. 

Melalui integrasi strategi literasi akar rumput dan otorisasi tingkat elit ini, 
prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil tidak hanya menjadi wacana akademik, tetapi 
bertransformasi menjadi ekosistem imunitas digital yang menjaga kesehatan 
akal dan iman masyarakat (Afandi & Arifin, 2024; Nurfadillah et al., 2023). 

Kesimpulan 

Studi ini menegaskan bahwa Al-Jarh wa Al-Ta'dil bukan sekadar artefak 
sejarah dalam disiplin ilmu hadis, melainkan sebuah instrumen epistemologis yang 
vital dan adaptif untuk merespons disrupsi otoritas keagamaan di era digital. 
Kontekstualisasi prinsip ini membuktikan bahwa mekanisme verifikasi sanad (rantai 
transmisi) dan matan (konten) yang dirumuskan para ulama klasik memiliki 
relevansi fundamental sebagai "algoritma tandingan" untuk menyaring fatwa digital. 

Secara spesifik, penelitian ini menghasilkan tiga simpul utama: 

1. Pergeseran Paradigma Validitas: Telah terjadi benturan epistemologis 
antara "Logika Viralitas" (kebenaran berbasis popularitas/algoritma) dan 
"Logika Otoritas" (kebenaran berbasis sanad keilmuan). Prinsip Jarh wa 
Ta'dil hadir untuk mengembalikan standar validitas fatwa kepada 
integritas moral ('adalah) dan kapasitas intelektual (dhabit) pengujarnya, 
bukan pada jumlah likes atau share. Akun yang anonim (majhul) atau 
yang terbukti menyebarkan hoaks wajib ditempatkan pada posisi jarh 
(tertolak), terlepas dari seberapa besar basis pengikutnya. 



 
Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025 

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil 
dalam Verifikasi Kredibilitas Fatwa Digital 

Faiz Musthofa Abbas, Yusuf Mz, Rifqi 

209 

2. Pelembagaan Fungsi Ta'dil: Di tengah banjir informasi, verifikasi 
individual oleh masyarakat awam tidak lagi memadai. Oleh karena itu, 
fungsi ta'dil (validasi/rekomendasi) harus bertransformasi menjadi 
otoritas kelembagaan. Organisasi keagamaan dan lembaga fatwa harus 
berperan aktif sebagai Mu'addil Kolektif yang memberikan legitimasi 
("centang hijau" syariah) kepada konten kreator atau pendakwah yang 
kredibel, serta berani melakukan tajrih (kritik) terukur terhadap 
penyimpangan. 

3. Etika Kritik sebagai Pengaman Sosial: Penerapan Jarh wa Ta'dil di 
ruang digital harus dibingkai oleh adab dan etika akademik yang ketat 
untuk mencegah cyber-bullying berkedok agama. Kritik ditujukan untuk 
menjaga kemurnian ajaran (hifz ad-din), bukan untuk pembunuhan 
karakter. 

Sebagai implikasi akhir, sinergi antara literasi digital masyarakat—yang 
dibekali kemampuan menelusuri "sanad digital"—dan intervensi struktural dari 
lembaga otoritatif adalah kunci mutlak. Tanpa revitalisasi mekanisme Jarh wa Ta'dil 
ini, umat Islam berisiko terombang-ambing dalam gelombang "matan tanpa sanad", 
di mana agama diambil dari orang-orang yang tidak memiliki otoritas, yang pada 
akhirnya dapat mendegradasi kualitas keberagamaan umat secara keseluruhan. 

 

Daftar Pustaka 

Abbas, F. M. (2024). Analisis Kritis Tashih Dan Tadh’if Hadits Al-Albani Di 
Riyadussholihin. Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies, 1(1), 52–58. 

Afandi, R. R., & Arifin, A. (2024). Metodologi Al-Jarh Wa Ta’dil: Sejarah Dan 
Signifikansinya Di Era Kontemporer. Al-Mu’tabar, 4(2), 59–74. 

Ahmad, L. T. (2015). Ignaz Goldziher: Kritikus Hadis Dan Kritikus Sastra. Jurnal 
Holistic Al-Hadis, 1(1), 57–70. 

Al-Râzî, A., & Al-Dzahabî, D. A. N. (N.D.). Peringkat Kritikus Hadis; Studi Kasus. 

Al-Rizzo, H. (2018). The Use Of Smart Computing In Ihe Study Of The 
Fundamentals Of Hadith And Exploring The Hadith Logic Of The Imams Of Al 
Jarh Wa At-Ta’dil. 2018 Jcco Joint International Conference On Ict In Education 
And Training, International Conference On Computing In Arabic, And 
International Conference On Geocomputing (Jcco: Ticet-Icca-Geco), 1–8. 

Ali, M. (2025). Ulumul Hadist (Sejarah Pertumbuhan Dan Perkembangan Hadist). 
Mahad Aly Journal Of Islamic Studies, 4(2), 169–183. 

Ali, M. A. M., Ibrahim, M. N., Usman, A. H., Nazri, M. A., & Kadir, M. N. A. (2015). Al-
Jarh Wa Al-Ta’dil (Criticism And Praise): It’s Significant In The Science Of 
Hadith. Mediterranean Journal Of Social Sciences, 6(2), S1. 

Aming, H., Alwi, Z., & Aisyah, S. (2024). Implementasi Kritik Sanad Dan Matan Hadis 
Ali Mustafa Yaqub Dalam Validasi Hadis. Jawami’ul Kalim: Jurnal Kajian Hadis, 
2(2), 111–122. 

Baher, M. K., Yanti, Y., Gani, A., Akmansyah, M., & Abas, E. (2025). Revitalisasi 
Hadis Tarbawi Sebagai Landasan Penguatan Pendidikan Islam Di Era Digital. 
Inovasi Pembangunan: Jurnal Kelitbangan, 13(1). 



 
Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025 

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil 
dalam Verifikasi Kredibilitas Fatwa Digital 

Faiz Musthofa Abbas, Yusuf Mz, Rifqi 

210 

Fauzi, I. (2024). Contribution Of Philosophical Truth Theory In Strengthening Hadith 
Science. Journal Of Islamic Thought And Philosophy, 3(1), 153–169. 

Fikri, M. (2024). Cancel Culture: Islamic Law And Public Policy Challenges In The 
Digital Age. Revista De Gestao Social E Ambiental, 18(8), 1–23. 

Firdaus, K., & Al Ayubi, S. (2025). Internalisasi Hadis Antikekerasan Dalam Dunia 
Virtual Untuk Menanggulangi Cyberbullying: Studi Grounded Theory. Al Isnad: 
Journal Of Indonesian Hadith Studies, 6(2), 93–107. 

Hafidz, A. (2020). Kritik Ulama Hadits: Ilmu Jarh Wa Ta’dil Sebagai Upaya Dalam 
Menjaga Orisinalitas Hadits. International Conference On Islamic Studies, 1(1), 
152–162. 

Hutagaluh, O., Syukur, S., & Susmihara, S. (2023). Refleksi Terhadap Penjajahan 
Bangsa Barat Dan Perjuangan Kemerdekaan Negara-Negara Islam. Borneo: 
Journal Of Islamic Studies, 3(2), 86–97. 

Ilham, I. S., Labib, M. A. D. I., & Anisa, F. N. (2024). Ilmu Al-Jarh Wa At-Ta’dil Dalam 
Hadis: Studi Komparatif Metodologi Ibnu Hajar Al-Asqalani Dan Ibnu Hatim Ar-
Razi. Tasamuh: Jurnal Studi Islam, 16(2), 183–204. 

Imron, A. (2017). Dasar-Dasar Ilmu Jarh Wa Ta’didil. Mukaddimah: Jurnal Studi 
Islam, 2(2), 287–302. 

Irfanudin, F. (2020). Al Jarh Wa At-Ta’dil In Researching Sanad Hadits. 

Ismail, M., Jannah, M., Rahmatia, F., & Sari, H. P. (2025). Peran Pendidikan Al-
Qur’an Dan Hadis Terhadap Pembentukan Kebudayaan Islam. La-Tahzan: 
Jurnal Pendidikan Islam, 17(1), 101–115. 

Isnaeni, A. (2011). Sikap Kritikus Hadis Terhadap Periwayat Ahli Bid’ah. Jurnal 
Ushuluddin: Media Dialog Pemikiran Islam, 15(1), 61–87. 

Jw, C. (2009). Research Design-Qualitative, Quantitative, And Mixed Methods 
Approaches. Sage, Ca; Ofprnia. 

Kamaruddin, P. H. (2009). Metode Kritik Hadis. Hikmah. 

Khabiir, I. N. A., & Ridlo, M. A. (2025). Transformasi Hadis Ke Media Digital. Jurnal 
Syaikh Mudo Madlawan: Kajian Ilmu-Ilmu Keislaman, 2(1), 154–161. 

Kharir, A. G., Maula, A., Chanina, I., & Kibtiana, A. N. (2025). Urgensi Ilmu Al-Jarh 
Wa Al-Ta’dil Dalam Menyaring Hadis-Hadis Lemah Dan Palsu. Jurnal Study 
Islam, 1(01), 53–61. 

Mohtarom, A. M. (2023). The Analisis Kritis: Kritikan Dan Pujian Atas Abu Hurairah. 
Jurnal Mu’allim, 5(1), 194–209. 

Muvid, M. B., & Arsyillah, B. T. (2022). Ilmu Jarh Wa Al-Tadil Dalam Tinjauan Studi 
Hadits. Ilmu Al Quran Dan Hadis, 16. 

Nawawi, M., Sofwan, M., & Sa’diyah, F. (2024). Hadis Dalam Perspektif Nahdlatul 
Ulama Analisis Ke Kritik. Jurnal Media Akademik (Jma), 2(12). 

Nurfadillah, H., Ma’arif, B. S., & Nasir, M. A. (2023). Strategi Pencegahan 
Reproduksi Berita Hoax Di Media Sosial Dengan Pendekatan Studi Ilmu Jarh 
Wa Ta’dil. Bandung Conference Series: Islamic Broadcast Communication, 3(2), 
177–183. 



 
Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2 Desember 2025 

Kontekstualisasi Prinsip Al-Jarh wa Al-Ta'dil 
dalam Verifikasi Kredibilitas Fatwa Digital 

Faiz Musthofa Abbas, Yusuf Mz, Rifqi 

211 

Nurjanah, T. (2024). Literasi Digital Dan Ketahanan Moderasi Beragama: Telaah 
Integratif Dalam Perspektif Maqashid Al-Syari’ah. Jshi: Jurnal Syariah Hukum 
Islam, 3(1), 1–17. 

Qomarullah, M. (2018). Metode Kritik Matan Hadis Muhammad Á1aä Hir Al-Jawä Bä 
«Dalam Kitab: Juhå «D Al-Muá¸¥ Addiá1¡ Ä «N Fä «Naqd Matan Al-Á¸¤ Adä 
«Á1¡ An-Nabawä «Asy-Syarä «F. Al Quds: Jurnal Studi Alquran Dan Hadis, 2(1), 
51–64. 

Qomarullah, M. (2019). Kontekstualisasi Ilmu Al-Jarh Wa At-Ta’dil Dalam Upaya 
Memilih Wakil Rakyat Dan Korelasinya Dengan Teori Kredibilitas. Diroyah: 
Jurnal Study Ilmu Hadis, 3(2). 

Ratnawati, S. R., & Yasmanto, A. (2019). Studi Kritik Matan Hadis. Al-Bukhari: Jurnal 
Ilmu Hadis, 2(2), 209–231. 

Ritonga, M. T. (2022). Metodologi Ulama Hadis Dalam Jarh Dan Ta’dil. Al-Kaffah: 
Jurnal Kajian Nilai-Nilai Keislaman, 10(2), 205–224. 

Suryadi, S. (2015). Rekonstruksi Kritik Sanad Dan Matan Dalam Studi Hadis. 
Esensia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 16(2), 177–186. 

Suryadinata, M. (2016). Kritik Matan Hadis: Klasik Hingga Kontemporer. Ushuluna, 
2(2), 338492. 

Tangngngareng, T., Puyu, D. S., & Rayyn, I. G. B. A. P. (2021). Sejarah Dan Kaidah 
Jarh Wa Al-Ta’dil. Ihyaussunnah: Journal Of Ulumul Hadith And Living Sunnah, 
1(2), 142–163. 

Wiranda, A., & Fatah, A. (2025). Perspektif Al-Qur’an Terhadap Cyberbullying Dalam 
Etika Digital. Millatuna: Jurnal Studi Islam, 2(04). 

Yaqinah, S. N., & Antok, I. H. (2024). Analysis Of Islamic Communication About 
Oxymora Cancel Culture On Virtual Media In Indonesia. Al-Balagh: Jurnal 
Dakwah Dan Komunikasi, 9(2), 351–392. 

Zubaidillah, M. H. (2018). Ilmu Jarh Wa Ta’dil. 

 


