Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif
Studi Islam Sosio-Humaniora

Syibromilisit

1STIT Buntet Pesantren Cirebon
syibro@stit-buntetpesantren.ac.id

Neng Wardatushobariah?

2STIT Buntet Pesantren Cirebon
wardatushobariah@stit-buntetpesantren.ac.id

Sopidi®

3UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon
sopidi@uinssc.ac.id

Abstract

Islamic education in the contemporary era faces increasingly
complex social challenges, while the practice of Islamic Education
Management (IEM) remains predominantly characterized by
technocratic-administrative and normative-symbolic approaches. This
condition has resulted in low social sensitivity within Islamic
educational institutions and a weakening of the transformative role of
Islamic education in addressing social realities. This article aims to
analyze and formulate a conceptual framework of Socially Responsive
Islamic Education Management through the perspective of Socio-
Humanities Islamic Studies.

This study employs a qualitative approach using library research
with a conceptual-analytical design. Data were collected from classical
and contemporary Islamic studies literature, scholarly journal articles
on Islamic Education Management published over the last ten years,
and relevant Islamic education policy documents. Data analysis was
conducted through content analysis combined with an interpretive-
critical approach and conceptual synthesis.

The findings indicate that integrating a socio-humanities
perspective into Islamic Education Management produces a
management paradigm grounded in justice, inclusivity, social empathy,
and a commitment to human dignity. This approach shifts the
orientation of management functions—planning, organizing,
leadership, and supervision—from mere administrative effectiveness
toward contextual and transformative management. The study
contributes theoretically to the development of Islamic Education

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora
1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi
212


mailto:syibro@stit-buntetpesantren.ac.id
mailto:wardatushobariah@stit-buntetpesantren.ac.id
mailto:sopidi@uinssc.ac.id

Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025

Management paradigms and practically offers a reference for
madrasahs, pesantrens, and Islamic schools in strengthening their
social roles, particularly in promoting religious moderation, social
justice, and responses to humanitarian and ecological crises.

Keywords : Islamic Education Management; Social Responsiveness;
Socio-Humanities Islamic Studies; Islamic Education; Social
Transformation.

Abstrak

Pendidikan Islam di era kontemporer menghadapi tantangan sosial
yang semakin kompleks, sementara praktik Manajemen Pendidikan
Islam (MPI) masih cenderung didominasi oleh pendekatan teknokratis-
administratif dan normatif-simbolik. Kondisi ini menyebabkan
rendahnya sensitivitas sosial lembaga pendidikan Islam serta
melemahnya peran pendidikan Islam sebagai instrumen transformasi
sosial. Artikel ini bertujuan menganalisis dan merumuskan kerangka
konseptual Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial melalui
perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis
studi pustaka (library research) yang bersifat konseptual analitis. Data
diperoleh dari literatur klasik dan kontemporer Studi Islam, artikel jurnal
Manajemen Pendidikan Islam dalam sepuluh tahun terakhir, serta
dokumen kebijakan pendidikan Islam yang relevan. Analisis data
dilakukan melalui analisis isi yang dipadukan dengan pendekatan
interpretatif-kritis dan sintesis konseptual.

Hasil kajian menunjukkan bahwa integrasi pendekatan sosio-
humaniora ke dalam MPI melahirkan paradigma manajemen
pendidikan Islam yang berbasis keadilan, inklusivitas, empati sosial,
dan keberpihakan pada kemanusiaan. Pendekatan ini menggeser
orientasi fungsi manajemen perencanaan, pengorganisasian,
kepemimpinan, dan pengawasan dari sekadar efektivitas administratif
menuju manajemen yang kontekstual dan transformatif. Artikel ini
berkontribusi secara teoretis pada pengembangan paradigma MPI dan
secara praktis memberikan rujukan bagi madrasah, pesantren, dan
sekolah Islam dalam memperkuat peran sosial lembaga pendidikan
Islam, khususnya dalam isu moderasi beragama, keadilan sosial, serta
krisis kemanusiaan dan ekologi.

Kata kunci : Manajemen Pendidikan Islam; Responsif Sosial; Studi
Islam Sosio-Humaniora; Pendidikan Islam; Transformasi Sosial.

Latar Belakang

Pendidikan Islam di era kontemporer menghadapi tantangan sosial yang
semakin kompleks seiring dengan perubahan sosial, budaya, dan globalisasi
yang cepat. Fenomena krisis moral, meningkatnya individualisme, fragmentasi
sosial, serta melemahnya kohesi komunitas menunjukkan bahwa pendidikan

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora
1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi
213



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025

Islam tidak lagi cukup dipahami sebagai proses transfer nilai normatif dan
doktrinal semata. Berbagai penelitian mutakhir menunjukkan bahwa ketika
pendidikan Islam tidak diintegrasikan dengan konteks sosial yang dihadapi
peserta didik, maka nilai-nilai Islam berpotensi kehilangan relevansi sosialnya
dan berhenti pada tataran simbolik (Ilman & Khasanah, 2025; Tiana et al., 2025).
Kondisi ini mengindikasikan adanya krisis sensitivitas sosial dalam praktik
pendidikan Islam yang belum sepenuhnya responsif terhadap realitas kehidupan
masyarakat kontemporer.

Dalam konteks kelembagaan, tantangan tersebut tidak dapat dilepaskan
dari praktik Manajemen Pendidikan Islam (MPI) yang masih didominasi oleh
pendekatan teknokratis-administratif. MPI cenderung dipahami sebagai aktivitas
pengelolaan yang berfokus pada perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan,
dan evaluasi administratif, dengan orientasi utama pada efisiensi dan stabilitas
institusi. Pendekatan semacam ini sering kali mengabaikan dimensi sosial,
kultural, dan kemanusiaan yang seharusnya menjadi ruh dari pendidikan Islam
itu sendiri (Ramdanil, 2025; Tiana et al., 2025). Akibatnya, lembaga pendidikan
Islam berisiko terlepas dari konteks sosial masyarakat dan gagal memainkan
peran transformatifnya dalam menjawab problem sosial yang berkembang.

Kondisi tersebut turut berkontribusi pada terjadinya reduksi nilai-nilai Islam
dalam pendidikan ke arah yang normatif-simbolik. Pendidikan Islam kerap
direduksi menjadi penguatan ritual, hafalan teks, dan simbol keagamaan tanpa
diiringi upaya kontekstualisasi nilai Islam dalam kehidupan sosial yang nyata.
Padahal, Islam memiliki dimensi sosial yang kuat, seperti keadilan sosial,
kepedulian terhadap sesama, dan tanggung jawab kolektif. Penelitian Pangeran
et al. (2025) menunjukkan bahwa degradasi nilai sosial dalam masyarakat
Muslim sebagian dipengaruhi oleh pendidikan Islam yang kurang menekankan
aspek praksis sosial dari ajaran Islam. Hal ini diperkuat oleh Ciptadi et al. (2023)
yang menegaskan bahwa pendekatan normatif yang terlepas dari analisis sosial
tidak mampu membekali peserta didik dengan pemahaman kritis terhadap
realitas sosial yang mereka hadapi.

Berbagai kajian tersebut mengindikasikan bahwa praktik MPI saat ini
belum sepenuhnya responsif terhadap dinamika sosial kontemporer. MPI masih
lebih berorientasi pada kepentingan internal lembaga dibandingkan dengan
kebutuhan sosial masyarakat sekitar. Kritik terhadap kondisi ini menunjukkan
bahwa MPI belum secara optimal memanfaatkan perspektif Studi Islam
kontemporer yang berkembang, khususnya yang berbasis pendekatan sosial
dan humaniora (Ramdanil, 2025; Haqqoni et al.,, 2025). Dengan demikian,
terdapat kesenjangan yang jelas antara idealitas pendidikan Islam sebagai
instrumen transformasi sosial dengan praktik manajerial yang masih bersifat
administratif dan normatif.

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora
1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi
214



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025

Dalam konteks inilah, Studi Islam Sosio-Humaniora menawarkan
pendekatan alternatif yang relevan dan strategis. Pendekatan ini menempatkan
Islam tidak hanya sebagai sistem normatif, tetapi juga sebagai realitas sosial
yang hidup dan berinteraksi dengan konteks budaya, politik, dan kemanusiaan.
Integrasi perspektif sosiologi, antropologi, dan humaniora dalam studi Islam
memungkinkan pengembangan MPI yang lebih kontekstual, reflektif, dan
transformatif (Ciptadi et al.,, 2023; Ojssulthan, 2024). Pendekatan sosio-
humaniora membuka ruang bagi MPI untuk merespons isu-isu sosial seperti
ketidakadilan, pluralisme, marginalisasi, dan krisis moral secara lebih substantif.

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa terdapat research
gap yang signifikan dalam kajian dan praktik Manajemen Pendidikan Islam, yaitu
minimnya  pendekatan  sosio-humaniora  dalam  merumuskan  dan
mengimplementasikan manajemen pendidikan yang responsif terhadap realitas
sosial. Oleh karena itu, kajian tentang Manajemen Pendidikan Islam Responsif
Sosial melalui perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora menjadi urgen untuk
dikembangkan. Pendekatan ini diharapkan mampu memperkaya khazanah
keilmuan MPI sekaligus menawarkan model manajemen pendidikan Islam yang
tidak hanya efektif secara administratif, tetapi juga relevan, humanis, dan
berdaya transformatif dalam menjawab tantangan sosial kontemporer.

Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi
pustaka (library research) yang bersifat konseptual-analitis. Pendekatan ini dipilih
karena penelitian bertujuan mengkaji dan mengkritisi paradigma Manajemen
Pendidikan Islam (MPI) dalam merespons realitas sosial kontemporer, sehingga
membutuhkan pemahaman mendalam terhadap makna, konteks, dan konstruksi
konseptual, bukan pengujian empiris (Creswell, 2018).

Sumber data meliputi literatur klasik dan kontemporer Studi Islam, artikel
jurnal MPI yang terbit dalam sepuluh tahun terakhir, serta dokumen kebijakan
pendidikan Islam sebagai data pendukung. Pengumpulan data dilakukan melalui
penelusuran dan seleksi literatur yang relevan, kredibel, dan mutakhir.

Analisis data menggunakan analisis isi (content analysis) untuk
mengidentifikasi tema dan pola pemikiran dalam literatur (Krippendorff, 2019),
yang kemudian diperdalam melalui pendekatan interpretatif-kritis guna menelaah
keterbatasan pendekatan MPI normatif-administratif. Tahap akhir analisis
dilakukan melalui sintesis konseptual, yaitu merumuskan integrasi MPI dengan
perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora sebagai kerangka alternatif yang
responsif sosial.

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora
1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi
215



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025

Pembahasan
A. Konsep Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial

1. Definisi “Responsif Sosial” dalam Perspektif Islam

Dalam perspektif pendidikan Islam, responsif sosial berarti kemampuan
sistem pendidikan untuk tidak hanya mentransfer pengetahuan religius, tetapi
juga secara aktif memahami, menjawab, dan berkontribusi terhadap kebutuhan
serta dinamika sosial masyarakat. Landasan teoritisnya bersumber dari konsep
Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin yang menempatkan keadilan, peduli terhadap
kaum marginal, serta tanggung jawab sosial sebagai bagian integral pendidikan
(Ramdanil, 2025). Studi kontemporer juga menunjukkan bahwa semakin
kompleksnya pluralitas masyarakat menuntut pendidikan Islam lebih adaptif
terhadap dimensi budaya dan sosial peserta didik daripada sekadar menekankan
aspek ritual dan normatif semata (Islamic education as ethical mechanism,
2025). Oleh karena itu, responsif sosial dalam MPI merupakan orientasi
manajerial yang menggabungkan nilai-nilai ajaran Islam dengan sensitivitas
terhadap isu-isu sosial kontemporer, seperti kesetaraan, inklusivitas, dan
pemberdayaan komunitas.

2. Keadilan sebagai Prinsip Utama MPI Responsif Sosial

Keadilan (al-‘adl) dalam konteks MPI responsif sosial bukan sekadar
pengaturan administratif yang adil, tetapi juga menjamin akses, partisipasi, dan
penghargaan atas martabat tiap individu dalam lembaga pendidikan Islam. Nilai
keadilan dalam Islam mengharuskan setiap siswa diperlakukan secara setara,
termasuk terhadap mereka yang sering terpinggirkan, agar pendidikan tidak
hanya terfokus pada kelompok dominan. Penelitian kontemporer menegaskan
bahwa pendidikan Islam yang menginternalisasi keadilan sosial dapat
memperkuat harmoni sosial dan respons terhadap ketidakadilan struktural dalam
masyarakat (F Yanti, 2025). Hal ini berbeda dengan manajemen pendidikan
konvensional yang seringkali memandang keadilan sebagai prosedur formal,
tanpa mengaitkannya dengan realitas sosial yang kompleks di luar institusi
pendidikan.

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora
1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi
216



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025

3. Inklusivitas dan Empati Sosial dalam MPI Responsif Sosial

Inklusivitas dalam pendidikan Islam berarti membuka ruang partisipasi
bagi semua golongan, tanpa diskriminasi, sejalan dengan prinsip Islam yang
menolak segala bentuk marginalisasi. Nilai inklusivitas dan empati sosial
(rahmah, kepedulian kasih sayang) menjadi pilar penting dalam membangun
lingkungan pendidikan yang mampu merespons kebutuhan siswa dari berbagai
latar belakang budaya, kemampuan, dan keadaan sosial (Yasir, 2025; Wisayanti,
2023). Penelitian tentang budaya sekolah yang inklusif menunjukkan bahwa
penerapan nilai-nilai seperti kasih sayang dan penghormatan terhadap
perbedaan secara signifikan meningkatkan keterlibatan peserta didik dan
kualitas interaksi sosial di sekolah Islam (Yasir, 2025). Perbandingan dengan
manajemen pendidikan konvensional menunjukkan bahwa model tradisional
cenderung kurang mempertimbangkan konteks keragaman sosial dalam
perencanaan dan operasionalnya, sehingga ruang inklusivitas sering terbatas
pada formalitas tanpa penjabaran nilai sosial yang mendalam.

4. Keberpihakan pada Kemanusiaan dalam MPI Responsif Sosial

Keberpihakan pada kemanusiaan dalam MPI responsif sosial berarti
bahwa kebijakan, kurikulum, serta praktik pendidikan diarahkan untuk
memperkuat martabat kemanusiaan dan mengadvokasi perubahan sosial positif.
Pendidikan Islam yang responsif secara sosial tidak hanya fokus pada
pencapaian akademik tetapi juga memperkuat kemampuan peserta didik untuk
menjadi agen perubahan dalam komunitasnya, terutama dalam isu-isu sosial
seperti kemiskinan, ketidaksetaraan, dan konflik sosial (Pendidikan sosial
berbasis Islam, 2025). Keberpihakan ini selaras dengan prinsip magashid al-
Syariah yang menekankan pelestarian jiwa (hifz al-nafs), pendidikan (hifz al-‘iim),
serta kemaslahatan umat. Model ini menawarkan dimensi yang lebih
transformatif  dibandingkan  manajemen  konvensional yang sering
mengutamakan efisiensi dan standar administratif tanpa perhatian signifikan
terhadap dampak sosial yang lebih luas.

5. Perbandingan dengan Manajemen Konvensional

Secara komparatif, MPI responsif sosial berbeda secara konseptual dan
praktis dari manajemen pendidikan konvensional. Sementara manajemen
konvensional cenderung menekankan pada fungsi administratif, prosedural, dan
teknokratis yang diarahkan pada efektivitas internal organisasi, MPI responsif
sosial mengintegrasikan dimensi nilai dan konteks sosial sebagai landasan
utama dalam pengambilan keputusan dan kebijakan. MPI yang responsif sosial
mengutamakan hubungan harmonis dengan masyarakat, inklusivitas, keadilan,

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora
1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi
217



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025

dan empati sebagai indikator keberhasilan, bukan semata performa administratif
atau statistik pencapaian indikator input-output pendidikan. Studi kontemporer
menegaskan bahwa manajemen yang hanya teknokratis tanpa keterlibatan nilai
sosial rentan gagal menjawab kebutuhan konteks masyarakat yang berkembang
pesat secara budaya dan ekonomi (Ramdanil, 2025). Oleh karena itu,
pendekatan sosio-humaniora menjadi penting untuk memperkaya MPI dengan
perspektif humanistik dan sosial yang lebih kontekstual.

Gambar 1. Kerangka Konseptual Manajemen Pendidikan Islam Responsif

Sosial

g

Grafik tersebut menunjukkan bahwa Manajemen Pendidikan Islam (MPI)
ditempatkan sebagai pusat sistem pengelolaan pendidikan yang berorientasi
nilai. MPI tidak berdiri sebagai mekanisme administratif semata, melainkan
berfungsi sebagai penggerak nilai-nilai sosial Islam. Dari pusat MPI mengalir tiga
prinsip utama, yaitu keadilan, inklusivitas, dan empati sosial, yang menjadi dasar
dalam pengambilan keputusan manajerial, perumusan kebijakan, dan
pengelolaan sumber daya pendidikan.

Ketiga prinsip tersebut kemudian bermuara pada keberpihakan pada
kemanusiaan, yang merepresentasikan tujuan akhir MPI responsif sosial.
Keberpihakan ini menegaskan bahwa seluruh praktik manajemen pendidikan
Islam diarahkan pada penguatan martabat manusia, keadilan sosial, dan
kemaslahatan bersama. Dengan demikian, kerangka ini menegaskan
pergeseran paradigma dari manajemen pendidikan yang bersifat teknokratis-
administratif menuju manajemen yang humanis, kontekstual, dan transformatif.

B. Integrasi Studi Islam Sosio-Humaniora dalam Fungsi Manajemen

1. Perencanaan: Berbasis Kebutuhan Sosial dan Realitas Masyarakat

Dalam MPI responsif sosial, fungsi perencanaan tidak hanya diarahkan pada
pencapaian tujuan administratif atau target jumlah lulusan, tetapi terlebih pada
identifikasi dan respons terhadap kebutuhan sosial masyarakat kontemporer.

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora
1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi
218



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025

Perencanaan semacam ini mengintegrasikan wawasan sosial-humaniora untuk
memahami konteks budaya, dinamika komunitas, serta isu-isu kemanusiaan
yang menjadi bagian dari realitas pendidikan Islam di masyarakat (Rini et al.,
2025). Pendekatan ini berbeda dari perencanaan teknokratis konvensional yang
sering kali bersifat top-down dan terlepas dari kebutuhan nyata peserta didik dan
komunitas lokal. Integrasi nilai-nilai Islam dengan wawasan sosial meningkatkan
relevansi keputusan manajerial dalam merumuskan visi, misi, strategi, serta
program yang tepat guna, inklusif, dan responsif terhadap tantangan sosial di
lingkungan lembaga pendidikan Islam (Widayato et al., 2025; Khoiroh et al.,
2025).

2. Pengorganisasian: Struktur Partisipatif dan Kolaboratif

Fungsi organisasi dalam MPI responsif sosial menekankan pembentukan
struktur yang partisipatif dan kolaboratif, di mana semua pemangku kepentingan
guru, siswa, orang tua, serta komunitas dilibatkan secara aktif dalam
pengambilan keputusan. Pendekatan ini selaras dengan prinsip syura dalam
Islam yang menegaskan musyawarah sebagai landasan pengambilan keputusan
kolektif. Integrasi perspektif sosio-humaniora memperkuat praktik ini dengan
menempatkan kepentingan sosial sebagai pusat dari struktur organisasi
pendidikan Islam (Muslimin, 2023). Dalam konteks kependidikan yang semakin
kompleks, struktur partisipatif mendorong inovasi, tanggung jawab bersama, dan
hubungan harmonis antara lembaga dan masyarakat, bukan hanya dominasi
hierarki administratif semata. Hal ini berbeda dengan model organisasi birokratis
konvensional yang cenderung menempatkan hierarki formal di atas aspirasi
komunitas akademik yang lebih luas.

3. Kepemimpinan: Kepemimpinan Etis Profetik

Kepemimpinan dalam MPI responsif sosial harus dipahami bukan sekadar
sebagai posisi administratif, tetapi sebagai praktik etis-profetik yang
mencerminkan nilai-nilai moral Islam seperti keadilan, compassion (rahmah),
serta teladan Rasulullah sebagai pemimpin yang peduli terhadap kesejahteraan
umat. Kepemimpinan semacam ini menggabungkan dimensi sosio-humaniora
dengan manajemen pendidikan sehingga pemimpin menjadi agen transformasi
sosial, bukan sekadar manajer teknis (Hayati et al., 2025). Penelitian
kepemimpinan pendidikan Islam mutakhir menyatakan bahwa integrasi nilai
humanis dalam kepemimpinan memperkuat iklim inklusif, advokasi keadilan,
serta respon terhadap tantangan multikultural di sekolah Islam kontemporer.
Pendekatan etis-profetik ini memperkuat karakter lembaga pendidikan Islam
sebagai lembaga yang peka terhadap dinamika sosial dan perubahan komunitas,

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora
1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi
219



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025

dibandingkan gaya kepemimpinan manajerial konvensional yang umumnya
fokus pada pencapaian target administratif dan prosedural semata.

4. Pengawasan: Evaluasi Berorientasi Kemaslahatan Sosial

Fungsi pengawasan dalam MPI responsif sosial berfokus pada evaluasi
yang tidak hanya mengukur output administratif atau akademik, tetapi juga
mengkaji sejauh mana pendidikan berkontribusi pada kemaslahatan sosial
komunitas. Evaluasi yang berorientasi pada kemaslahatan sosial meliputi
penilaian terhadap dampak program pendidikan terhadap peningkatan kualitas
hidup peserta didik dan masyarakat, partisipasi sosial, serta kesejahteraan
komunitas yang lebih luas. Pendekatan ini menempatkan evaluasi sebagai
instrumen reflektif yang mengevaluasi relevansi kurikulum, kualitas interaksi
sosial, dan kontribusi lembaga dalam menyelesaikan masalah sosial, bukan
semata ketercapaian angka statistik. Integrasi sosio-humaniora dalam evaluasi
juga memungkinkan refleksi nilai-nilai pendidikan Islam dalam konteks kehidupan
sosial aktual, memperkaya pemahaman tentang efektivitas manajemen
pendidikan yang kontekstual dan berkelanjutan (Asy-Syukriyyah et al., 2025; Rini
et al., 2025).

Tabel 1. Perbandingan Fungsi Manajemen Konvensional dan Manajemen
Pendidikan Islam Responsif Sosial

Berorientasi target Berbasis kebutuhan sosial,
administratif, efisiensi, dan  realitas masyarakat, dan
Perencanaan standar institusional; konteks budaya;
cenderung top-down dan mengintegrasikan nilai Islam dan
teknokratis analisis sosial
Struktur hierarkis- Struktur partisipatif dan
) ) birokratis; partisipasi kolaboratif; melibatkan guru,
Pengorganisasian ) !
terbatas pada aktor siswa, orang tua, dan komunitas
internal lembaga berdasarkan prinsip syura
Kepemimpinan Kepemimpinan etis profetik;
. administrative manajerial; menekankan keteladanan moral,
Kepemimpinan . . .
fokus pada kontrol dan empati sosial, dan transformasi
pencapaian target kemanusiaan
Evaluasi berorientasi Evaluasi berorientasi
output administratif dan kemaslahatan sosial; menilai
Pengawasan o L . .
. indikator kinerja kuantitatif =~ dampak pendidikan terhadap
(Evaluasi)

keadilan, inklusivitas, dan

kesejahteraan sosial

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora

1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi
220



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025

Netral-normatif, terpisah Nilai Islam integratif: keadilan,

dari konteks sosial empati, inklusivitas, dan
keberpihakan pada
kemanusiaan

Efektivitas internal Transformasi sosial dan

lembaga penguatan peran pendidikan
Islam dalam masyarakat

Orientasi Nilai

Dampak
Pendidikan

Tabel ini menegaskan pergeseran paradigma dari manajemen pendidikan
yang bersifat teknokratis-administratif menuju MPI yang humanis, kontekstual,
dan transformatif. Perbandingan ini sekaligus memperkuat novelty artikel, karena
menampilkan integrasi nilai Islam dan pendekatan sosio-humaniora secara
operasional dalam fungsi manajemen.

C. Implikasi bagi Lembaga Pendidikan Islam

1. Implikasi bagi Lembaga Pendidikan Islam (Madrasah, Pesantren,
Sekolah Islam)

Integrasi MPI responsif sosial yang berbasis pendekatan sosio-humaniora
menuntut realokasi fungsi dan strategi operasional di berbagai lembaga
pendidikan Islam seperti madrasah, pesantren, dan sekolah Islam. Pendekatan
ini menyerukan agar perencanaan kurikulum dan program kelembagaan tidak
hanya berfokus pada standar akademik dan religius formal, tetapi juga responsif
terhadap konteks sosial lokal dan dinamika kebutuhan komunitas (Ramdanil,
2025). Di madrasah, misalnya, penguatan keterampilan sosial melalui kurikulum
berbasis masyarakat dapat meningkatkan keterlibatan peserta didik dalam aksi
sosial dan pemecahan masalah lokal. Sementara di pesantren, integrasi praktik
sosial seperti community service dan dialog multikultural mampu memperluas
fungsi pesantren sebagai agen perubahan sosial (Yasir, 2025; Widayato et al,
2025). Hal ini menunjukkan bahwa MPI responsif sosial tidak sekadar teoritik,
tetapi memiliki konsekuensi operasional yang nyata terhadap peningkatan peran
sosial institusi pendidikan Islam.

2. Penguatan Peran Sosial Lembaga Pendidikan Islam

Lembaga pendidikan Islam yang mengadopsi manajemen responsif sosial
akan memperkuat perannya sebagai social agent di masyarakat — bukan hanya
sebagai penyedia layanan pendidikan formal. Penelitian kontemporer
menegaskan bahwa pendidikan Islam yang proaktif dalam pemberdayaan sosial
mampu menciptakan kohesi sosial, dialog antar-agama, dan pemberdayaan
komunitas yang berkelanjutan (Asy-Syukriyyah et al, 2025; Rini et al, 2025).

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora
1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi
221



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025

Perubahan peran ini mencakup kolaborasi strategis dengan komunitas lokal,
lembaga sosial, dan pembuat kebijakan publik untuk menjawab isu-isu
kesejahteraan, marginalisasi, dan kesenjangan sosial. Dalam konteks ini,
madrasah, pesantren, atau sekolah Islam tidak lagi menjadi lingkungan tertutup,
tetapi menjadi ruang interaksi sosial yang inklusif dan solutif terhadap tantangan
sosial kontemporer.

3. Relevansi terhadap Isu Moderasi Beragama

MPI responsif sosial memiliki relevansi yang kuat terhadap isu moderasi
beragama. Dengan memadukan nilai keadilan, empati, dan keterbukaan budaya
ke dalam proses manajerial, lembaga pendidikan Islam dapat mencetak peserta
didik yang tidak hanya taat secara ritual, tetapi juga toleran, kritis, dan adaptif
dalam masyarakat plural. Pendekatan sosio-humaniora memperkuat
pemahaman lintas budaya dan menghormati perbedaan sebagai bagian dari
realitas sosial, sehingga lembaga pendidikan Islam berkontribusi nyata terhadap
pembentukan masyarakat yang moderat, damai, dan inklusif (Muslimin, 2023;
Wisayanti, 2023). Hal ini sejalan dengan upaya deradikalisasi serta penguatan
nilai toleransi dan dialog lintas keyakinan yang menjadi salah satu agenda
penting pendidikan Islam kontemporer.

4. Relevansi terhadap Keadilan Sosial

MPI responsif sosial juga relevan dalam menjawab tantangan keadilan
sosial, karena pendekatan ini mengintegrasikan prinsip pengakuan martabat
manusia, distribusi kesempatan yang setara, dan pemberdayaan kelompok yang
termarjinalkan. Lembaga pendidikan Islam yang responsif secara sosial akan
aktif mengidentifikasi ketidaksetaraan dalam akses pendidikan serta
mengembangkan mekanisme afirmasi agar seluruh peserta didik memiliki
kesempatan yang setara untuk berkembang secara akademik dan sosial.
Penelitian kontemporer menunjukkan bahwa pendidikan Islam yang
menginternalisasikan keadilan sosial secara eksplisit dalam manajemennya
dapat meminimalkan diskriminasi struktural dan meningkatkan keadilan distributif
dalam masyarakat (Rini et al, 2025; Widayato et al, 2025). Dengan demikian,
lembaga pendidikan Islam dapat menjadi pionir dalam memperjuangkan
kesejahteraan sosial yang berkeadilan di tingkat lokal maupun nasional.

5. Relevansi terhadap Krisis Kemanusiaan dan Ekologi

Terakhir, implikasi MPI responsif sosial mencakup respons terhadap krisis
kemanusiaan dan ekologi, isu global yang juga berpengaruh kuat terhadap
masyarakat lokal. Pendekatan sosio-humaniora memampukan lembaga

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora
1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi
222



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025

pendidikan Islam untuk memasukkan kesadaran ekologis dan empati
kemanusiaan ke dalam kurikulum, kepemimpinan, dan program layanan
masyarakat (Asy-Syukriyyah et al., 2025; Ramdanil, 2025). Dengan demikian,
lembaga pendidikan Islam tidak hanya mendidik peserta didik yang religius,
tetapi juga peduli terhadap pemulihan lingkungan, solidaritas kemanusiaan, dan
upaya mitigasi krisis sosial yang berakar dari perubahan iklim, bencana alam,
dan konflik sosial. Pendidikan yang demikian dapat memperkuat peran lembaga
Islam sebagai komunitas yang bertanggung jawab terhadap ekologi dan
kesejahteraan umat manusia secara lebih luas.

Kesimpulan

Kajian ini menegaskan bahwa praktik Manajemen Pendidikan Islam (MPI)
yang masih didominasi oleh pendekatan teknokratis-administratif belum
sepenuhnya mampu merespons kompleksitas tantangan sosial kontemporer.
Krisis sensitivitas sosial, reduksi nilai Islam pada aspek normatif-simbolik, serta
keterputusan lembaga pendidikan Islam dari realitas masyarakat menunjukkan
adanya kesenjangan antara idealitas pendidikan Islam sebagai instrumen
transformasi sosial dan praktik manajerial yang berjalan.

Melalui perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora, artikel ini menawarkan
kerangka konseptual Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial yang
menempatkan nilai keadilan, inklusivitas, empati sosial, dan keberpihakan pada
kemanusiaan sebagai landasan utama pengelolaan pendidikan. Integrasi
pendekatan sosio-humaniora ke dalam fungsi manajemen perencanaan,
pengorganisasian, kepemimpinan, dan pengawasan menggeser orientasi MPI
dari sekadar efektivitas administratif menuju manajemen yang kontekstual,
reflektif, dan transformatif.

Secara teoretis, kajian ini memperluas paradigma keilmuan MPI dengan
memasukkan dimensi sosial dan humaniora sebagai bagian integral dari
konstruksi manajemen pendidikan Islam. Secara praktis, temuan ini memberikan
implikasi aplikatif bagi madrasah, pesantren, dan sekolah Islam dalam
memperkuat peran sosial lembaga pendidikan Islam, khususnya dalam
mendorong moderasi beragama, memperjuangkan keadilan sosial, serta
merespons krisis kemanusiaan dan ekologi secara berkelanjutan.

Daftar Pustaka

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora
1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi
223



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025

Asy-Syukriyyah, R., Rahman, A., & Fauzi, M. (2025). Social-oriented
evaluation in Islamic education management: A socio-humanities perspective.
Southeast Asian Journal of Islamic Education, 7(1), 45-60.

Abbas, F. M., Sapari, S., & MZ, Y. (2025). Integrating Islamic Counseling
and Guidance (BK Islami) Curriculum into Madrasah Aliyah Management
System: Problem or Solution?. Lentera Peradaban: Journal on Islamic
Studies, 1(3), 115-122. https://doi.org/10.61166/Ipi.v1i3.109

Ciptadi, R., Hidayat, S., & Nuryadin, A. (2023). Islamic education materials
with a sociological approach: Reconstructing contextual learning in Islamic
education. Journal of Islamic Education Research, 15(2), 123-137.

Creswell, J. W. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing
among five approaches (4th ed.). SAGE Publications.

Haqqgoni, M., Ridwan, A., & Fadilah, N. (2025). Islamic education
management in responding to social change: A critical review. Journal of
Educational Management and Research, 6(1), 77-92.

Hayati, N., Azizah, L., & Pratama, R. (2025). Ethical-prophetic leadership
in Islamic educational institutions: A socio-humanistic analysis. Sosains: Journal
of Social and Humanities Studies, 10(2), 201-214.

llman, M., & Khasanah, U. (2025). Moral challenges in contemporary
Islamic education: Between normative teaching and social reality. Al-limiya:
Journal of Islamic Studies, 9(1), 1-15.

Krippendorff, K. (2019). Content analysis: An introduction to its
methodology (4th ed.). SAGE Publications.

Khoiroh, S., Ma’arif, S., & Nurhadi, A. (2025). Context-based planning in
Islamic education institutions: Integrating social needs and Islamic values.
Irsyaduna: Journal of Islamic Educational Management, 5(2), 89-102.

Muslimin. (2023). Syura and participatory management in Islamic
educational organizations. Aksi: Journal of Islamic Management, 4(2), 134-148.

Ojssulthan. (2024). Integrating social sciences and humanities in
contemporary Islamic studies. International Journal of Muslim Research, 8(1),
55-69.

Pangeran, A., Salim, H., & Wahyuni, D. (2025). Social degradation and
Islamic education: Challenges in the digital era. Journal of Education and
Religion, 12(1), 33-47.

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora
1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi
224



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025

Ramdanil. (2025). Islamic education management in socio-cultural
transformation: A critical perspective. Wahana Akademika: Journal of Islamic
Education Studies, 12(1), 17-32.

Rini, S., Latifah, N., & Hadi, M. (2025). Socially responsive planning and
evaluation in Islamic education management. SAJIE: Southeast Asian Journal of
Islamic Education, 6(1), 61-75.

Tiana, R., Hasan, M., & Prakoso, D. (2025). Islamic education institutions
and social empowerment: Management challenges and opportunities.
Proceedings of International Conference on Education and Social Humanities,
2(1), 101-112.

Widayato, S., Anwar, K., & Lestari, P. (2025). Strengthening social justice
through Islamic education management. Journal of Islamic Education Policy,
4(2), 141-156.

Wisayanti, R. (2023). Inclusive culture in Islamic schools: A socio-
humanistic approach. Annajah: Journal of Islamic Education, 6(2), 98—112.

Yasir, M. (2025). Compassion-based education in Islamic schools:
Building inclusive and empathetic learning environments. Journal of Islamic
Educational Studies, 9(1), 25-39.

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora
1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi
225



