
Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025    

 

 
 
 

212 
 

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora 

1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi 

 

 

 

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif 

Studi Islam Sosio-Humaniora 

 

 

Syibromilisi1 

1STIT Buntet Pesantren Cirebon 
syibro@stit-buntetpesantren.ac.id 

 

Neng Wardatushobariah2 

2STIT Buntet Pesantren Cirebon 
wardatushobariah@stit-buntetpesantren.ac.id 

 

Sopidi3 

3UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon 
sopidi@uinssc.ac.id 

 

 

 

Abstract 

 

Islamic education in the contemporary era faces increasingly 
complex social challenges, while the practice of Islamic Education 
Management (IEM) remains predominantly characterized by 
technocratic-administrative and normative-symbolic approaches. This 
condition has resulted in low social sensitivity within Islamic 
educational institutions and a weakening of the transformative role of 
Islamic education in addressing social realities. This article aims to 
analyze and formulate a conceptual framework of Socially Responsive 
Islamic Education Management through the perspective of Socio-
Humanities Islamic Studies. 

This study employs a qualitative approach using library research 
with a conceptual-analytical design. Data were collected from classical 
and contemporary Islamic studies literature, scholarly journal articles 
on Islamic Education Management published over the last ten years, 
and relevant Islamic education policy documents. Data analysis was 
conducted through content analysis combined with an interpretive-
critical approach and conceptual synthesis. 

The findings indicate that integrating a socio-humanities 
perspective into Islamic Education Management produces a 
management paradigm grounded in justice, inclusivity, social empathy, 
and a commitment to human dignity. This approach shifts the 
orientation of management functions—planning, organizing, 
leadership, and supervision—from mere administrative effectiveness 
toward contextual and transformative management. The study 
contributes theoretically to the development of Islamic Education 

mailto:syibro@stit-buntetpesantren.ac.id
mailto:wardatushobariah@stit-buntetpesantren.ac.id
mailto:sopidi@uinssc.ac.id


Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025    

 

 
 
 

213 
 

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora 

1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi 

 

 

 

Management paradigms and practically offers a reference for 
madrasahs, pesantrens, and Islamic schools in strengthening their 
social roles, particularly in promoting religious moderation, social 
justice, and responses to humanitarian and ecological crises. 

 
Keywords : Islamic Education Management; Social Responsiveness; 
Socio-Humanities Islamic Studies; Islamic Education; Social 
Transformation. 

 

Abstrak 
 

Pendidikan Islam di era kontemporer menghadapi tantangan sosial 
yang semakin kompleks, sementara praktik Manajemen Pendidikan 
Islam (MPI) masih cenderung didominasi oleh pendekatan teknokratis-
administratif dan normatif-simbolik. Kondisi ini menyebabkan 
rendahnya sensitivitas sosial lembaga pendidikan Islam serta 
melemahnya peran pendidikan Islam sebagai instrumen transformasi 
sosial. Artikel ini bertujuan menganalisis dan merumuskan kerangka 
konseptual Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial melalui 
perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis 
studi pustaka (library research) yang bersifat konseptual analitis. Data 
diperoleh dari literatur klasik dan kontemporer Studi Islam, artikel jurnal 
Manajemen Pendidikan Islam dalam sepuluh tahun terakhir, serta 
dokumen kebijakan pendidikan Islam yang relevan. Analisis data 
dilakukan melalui analisis isi yang dipadukan dengan pendekatan 
interpretatif-kritis dan sintesis konseptual. 

Hasil kajian menunjukkan bahwa integrasi pendekatan sosio-
humaniora ke dalam MPI melahirkan paradigma manajemen 
pendidikan Islam yang berbasis keadilan, inklusivitas, empati sosial, 
dan keberpihakan pada kemanusiaan. Pendekatan ini menggeser 
orientasi fungsi manajemen perencanaan, pengorganisasian, 
kepemimpinan, dan pengawasan dari sekadar efektivitas administratif 
menuju manajemen yang kontekstual dan transformatif. Artikel ini 
berkontribusi secara teoretis pada pengembangan paradigma MPI dan 
secara praktis memberikan rujukan bagi madrasah, pesantren, dan 
sekolah Islam dalam memperkuat peran sosial lembaga pendidikan 
Islam, khususnya dalam isu moderasi beragama, keadilan sosial, serta 
krisis kemanusiaan dan ekologi. 
 
Kata kunci : Manajemen Pendidikan Islam; Responsif Sosial; Studi 
Islam Sosio-Humaniora; Pendidikan Islam; Transformasi Sosial. 

 

 

Latar Belakang 

Pendidikan Islam di era kontemporer menghadapi tantangan sosial yang 

semakin kompleks seiring dengan perubahan sosial, budaya, dan globalisasi 

yang cepat. Fenomena krisis moral, meningkatnya individualisme, fragmentasi 

sosial, serta melemahnya kohesi komunitas menunjukkan bahwa pendidikan 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025    

 

 
 
 

214 
 

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora 

1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi 

 

 

 

Islam tidak lagi cukup dipahami sebagai proses transfer nilai normatif dan 

doktrinal semata. Berbagai penelitian mutakhir menunjukkan bahwa ketika 

pendidikan Islam tidak diintegrasikan dengan konteks sosial yang dihadapi 

peserta didik, maka nilai-nilai Islam berpotensi kehilangan relevansi sosialnya 

dan berhenti pada tataran simbolik (Ilman & Khasanah, 2025; Tiana et al., 2025). 

Kondisi ini mengindikasikan adanya krisis sensitivitas sosial dalam praktik 

pendidikan Islam yang belum sepenuhnya responsif terhadap realitas kehidupan 

masyarakat kontemporer. 

Dalam konteks kelembagaan, tantangan tersebut tidak dapat dilepaskan 

dari praktik Manajemen Pendidikan Islam (MPI) yang masih didominasi oleh 

pendekatan teknokratis-administratif. MPI cenderung dipahami sebagai aktivitas 

pengelolaan yang berfokus pada perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan, 

dan evaluasi administratif, dengan orientasi utama pada efisiensi dan stabilitas 

institusi. Pendekatan semacam ini sering kali mengabaikan dimensi sosial, 

kultural, dan kemanusiaan yang seharusnya menjadi ruh dari pendidikan Islam 

itu sendiri (Ramdanil, 2025; Tiana et al., 2025). Akibatnya, lembaga pendidikan 

Islam berisiko terlepas dari konteks sosial masyarakat dan gagal memainkan 

peran transformatifnya dalam menjawab problem sosial yang berkembang. 

Kondisi tersebut turut berkontribusi pada terjadinya reduksi nilai-nilai Islam 

dalam pendidikan ke arah yang normatif-simbolik. Pendidikan Islam kerap 

direduksi menjadi penguatan ritual, hafalan teks, dan simbol keagamaan tanpa 

diiringi upaya kontekstualisasi nilai Islam dalam kehidupan sosial yang nyata. 

Padahal, Islam memiliki dimensi sosial yang kuat, seperti keadilan sosial, 

kepedulian terhadap sesama, dan tanggung jawab kolektif. Penelitian Pangeran 

et al. (2025) menunjukkan bahwa degradasi nilai sosial dalam masyarakat 

Muslim sebagian dipengaruhi oleh pendidikan Islam yang kurang menekankan 

aspek praksis sosial dari ajaran Islam. Hal ini diperkuat oleh Ciptadi et al. (2023) 

yang menegaskan bahwa pendekatan normatif yang terlepas dari analisis sosial 

tidak mampu membekali peserta didik dengan pemahaman kritis terhadap 

realitas sosial yang mereka hadapi. 

Berbagai kajian tersebut mengindikasikan bahwa praktik MPI saat ini 

belum sepenuhnya responsif terhadap dinamika sosial kontemporer. MPI masih 

lebih berorientasi pada kepentingan internal lembaga dibandingkan dengan 

kebutuhan sosial masyarakat sekitar. Kritik terhadap kondisi ini menunjukkan 

bahwa MPI belum secara optimal memanfaatkan perspektif Studi Islam 

kontemporer yang berkembang, khususnya yang berbasis pendekatan sosial 

dan humaniora (Ramdanil, 2025; Haqqoni et al., 2025). Dengan demikian, 

terdapat kesenjangan yang jelas antara idealitas pendidikan Islam sebagai 

instrumen transformasi sosial dengan praktik manajerial yang masih bersifat 

administratif dan normatif. 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025    

 

 
 
 

215 
 

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora 

1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi 

 

 

 

Dalam konteks inilah, Studi Islam Sosio-Humaniora menawarkan 

pendekatan alternatif yang relevan dan strategis. Pendekatan ini menempatkan 

Islam tidak hanya sebagai sistem normatif, tetapi juga sebagai realitas sosial 

yang hidup dan berinteraksi dengan konteks budaya, politik, dan kemanusiaan. 

Integrasi perspektif sosiologi, antropologi, dan humaniora dalam studi Islam 

memungkinkan pengembangan MPI yang lebih kontekstual, reflektif, dan 

transformatif (Ciptadi et al., 2023; Ojssulthan, 2024). Pendekatan sosio-

humaniora membuka ruang bagi MPI untuk merespons isu-isu sosial seperti 

ketidakadilan, pluralisme, marginalisasi, dan krisis moral secara lebih substantif. 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa terdapat research 

gap yang signifikan dalam kajian dan praktik Manajemen Pendidikan Islam, yaitu 

minimnya pendekatan sosio-humaniora dalam merumuskan dan 

mengimplementasikan manajemen pendidikan yang responsif terhadap realitas 

sosial. Oleh karena itu, kajian tentang Manajemen Pendidikan Islam Responsif 

Sosial melalui perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora menjadi urgen untuk 

dikembangkan. Pendekatan ini diharapkan mampu memperkaya khazanah 

keilmuan MPI sekaligus menawarkan model manajemen pendidikan Islam yang 

tidak hanya efektif secara administratif, tetapi juga relevan, humanis, dan 

berdaya transformatif dalam menjawab tantangan sosial kontemporer. 

 

Metodologi Penelitian 

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi 

pustaka (library research) yang bersifat konseptual-analitis. Pendekatan ini dipilih 

karena penelitian bertujuan mengkaji dan mengkritisi paradigma Manajemen 

Pendidikan Islam (MPI) dalam merespons realitas sosial kontemporer, sehingga 

membutuhkan pemahaman mendalam terhadap makna, konteks, dan konstruksi 

konseptual, bukan pengujian empiris (Creswell, 2018). 

Sumber data meliputi literatur klasik dan kontemporer Studi Islam, artikel 

jurnal MPI yang terbit dalam sepuluh tahun terakhir, serta dokumen kebijakan 

pendidikan Islam sebagai data pendukung. Pengumpulan data dilakukan melalui 

penelusuran dan seleksi literatur yang relevan, kredibel, dan mutakhir. 

Analisis data menggunakan analisis isi (content analysis) untuk 

mengidentifikasi tema dan pola pemikiran dalam literatur (Krippendorff, 2019), 

yang kemudian diperdalam melalui pendekatan interpretatif-kritis guna menelaah 

keterbatasan pendekatan MPI normatif-administratif. Tahap akhir analisis 

dilakukan melalui sintesis konseptual, yaitu merumuskan integrasi MPI dengan 

perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora sebagai kerangka alternatif yang 

responsif sosial. 

 

 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025    

 

 
 
 

216 
 

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora 

1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi 

 

 

 

 

 

 

 

Pembahasan 

 

A. Konsep Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial 

 

1. Definisi “Responsif Sosial” dalam Perspektif Islam 

Dalam perspektif pendidikan Islam, responsif sosial berarti kemampuan 

sistem pendidikan untuk tidak hanya mentransfer pengetahuan religius, tetapi 

juga secara aktif memahami, menjawab, dan berkontribusi terhadap kebutuhan 

serta dinamika sosial masyarakat. Landasan teoritisnya bersumber dari konsep 

Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin yang menempatkan keadilan, peduli terhadap 

kaum marginal, serta tanggung jawab sosial sebagai bagian integral pendidikan 

(Ramdanil, 2025). Studi kontemporer juga menunjukkan bahwa semakin 

kompleksnya pluralitas masyarakat menuntut pendidikan Islam lebih adaptif 

terhadap dimensi budaya dan sosial peserta didik daripada sekadar menekankan 

aspek ritual dan normatif semata (Islamic education as ethical mechanism, 

2025). Oleh karena itu, responsif sosial dalam MPI merupakan orientasi 

manajerial yang menggabungkan nilai-nilai ajaran Islam dengan sensitivitas 

terhadap isu-isu sosial kontemporer, seperti kesetaraan, inklusivitas, dan 

pemberdayaan komunitas.  

 

2. Keadilan sebagai Prinsip Utama MPI Responsif Sosial 

Keadilan (al-‘adl) dalam konteks MPI responsif sosial bukan sekadar 

pengaturan administratif yang adil, tetapi juga menjamin akses, partisipasi, dan 

penghargaan atas martabat tiap individu dalam lembaga pendidikan Islam. Nilai 

keadilan dalam Islam mengharuskan setiap siswa diperlakukan secara setara, 

termasuk terhadap mereka yang sering terpinggirkan, agar pendidikan tidak 

hanya terfokus pada kelompok dominan. Penelitian kontemporer menegaskan 

bahwa pendidikan Islam yang menginternalisasi keadilan sosial dapat 

memperkuat harmoni sosial dan respons terhadap ketidakadilan struktural dalam 

masyarakat (F Yanti, 2025). Hal ini berbeda dengan manajemen pendidikan 

konvensional yang seringkali memandang keadilan sebagai prosedur formal, 

tanpa mengaitkannya dengan realitas sosial yang kompleks di luar institusi 

pendidikan. 

  



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025    

 

 
 
 

217 
 

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora 

1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi 

 

 

 

3. Inklusivitas dan Empati Sosial dalam MPI Responsif Sosial 

Inklusivitas dalam pendidikan Islam berarti membuka ruang partisipasi 

bagi semua golongan, tanpa diskriminasi, sejalan dengan prinsip Islam yang 

menolak segala bentuk marginalisasi. Nilai inklusivitas dan empati sosial 

(rahmah, kepedulian kasih sayang) menjadi pilar penting dalam membangun 

lingkungan pendidikan yang mampu merespons kebutuhan siswa dari berbagai 

latar belakang budaya, kemampuan, dan keadaan sosial (Yasir, 2025; Wisayanti, 

2023). Penelitian tentang budaya sekolah yang inklusif menunjukkan bahwa 

penerapan nilai-nilai seperti kasih sayang dan penghormatan terhadap 

perbedaan secara signifikan meningkatkan keterlibatan peserta didik dan 

kualitas interaksi sosial di sekolah Islam (Yasir, 2025). Perbandingan dengan 

manajemen pendidikan konvensional menunjukkan bahwa model tradisional 

cenderung kurang mempertimbangkan konteks keragaman sosial dalam 

perencanaan dan operasionalnya, sehingga ruang inklusivitas sering terbatas 

pada formalitas tanpa penjabaran nilai sosial yang mendalam.  

 

4. Keberpihakan pada Kemanusiaan dalam MPI Responsif Sosial 

Keberpihakan pada kemanusiaan dalam MPI responsif sosial berarti 

bahwa kebijakan, kurikulum, serta praktik pendidikan diarahkan untuk 

memperkuat martabat kemanusiaan dan mengadvokasi perubahan sosial positif. 

Pendidikan Islam yang responsif secara sosial tidak hanya fokus pada 

pencapaian akademik tetapi juga memperkuat kemampuan peserta didik untuk 

menjadi agen perubahan dalam komunitasnya, terutama dalam isu-isu sosial 

seperti kemiskinan, ketidaksetaraan, dan konflik sosial (Pendidikan sosial 

berbasis Islam, 2025). Keberpihakan ini selaras dengan prinsip maqashid al-

Syariah yang menekankan pelestarian jiwa (hifz al-nafs), pendidikan (hifz al-‘ilm), 

serta kemaslahatan umat. Model ini menawarkan dimensi yang lebih 

transformatif dibandingkan manajemen konvensional yang sering 

mengutamakan efisiensi dan standar administratif tanpa perhatian signifikan 

terhadap dampak sosial yang lebih luas.  

 

5. Perbandingan dengan Manajemen Konvensional 

Secara komparatif, MPI responsif sosial berbeda secara konseptual dan 

praktis dari manajemen pendidikan konvensional. Sementara manajemen 

konvensional cenderung menekankan pada fungsi administratif, prosedural, dan 

teknokratis yang diarahkan pada efektivitas internal organisasi, MPI responsif 

sosial mengintegrasikan dimensi nilai dan konteks sosial sebagai landasan 

utama dalam pengambilan keputusan dan kebijakan. MPI yang responsif sosial 

mengutamakan hubungan harmonis dengan masyarakat, inklusivitas, keadilan, 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025    

 

 
 
 

218 
 

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora 

1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi 

 

 

 

dan empati sebagai indikator keberhasilan, bukan semata performa administratif 

atau statistik pencapaian indikator input-output pendidikan. Studi kontemporer 

menegaskan bahwa manajemen yang hanya teknokratis tanpa keterlibatan nilai 

sosial rentan gagal menjawab kebutuhan konteks masyarakat yang berkembang 

pesat secara budaya dan ekonomi (Ramdanil, 2025). Oleh karena itu, 

pendekatan sosio-humaniora menjadi penting untuk memperkaya MPI dengan 

perspektif humanistik dan sosial yang lebih kontekstual.  

Gambar 1. Kerangka Konseptual Manajemen Pendidikan Islam Responsif 

Sosial 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Grafik tersebut menunjukkan bahwa Manajemen Pendidikan Islam (MPI) 

ditempatkan sebagai pusat sistem pengelolaan pendidikan yang berorientasi 

nilai. MPI tidak berdiri sebagai mekanisme administratif semata, melainkan 

berfungsi sebagai penggerak nilai-nilai sosial Islam. Dari pusat MPI mengalir tiga 

prinsip utama, yaitu keadilan, inklusivitas, dan empati sosial, yang menjadi dasar 

dalam pengambilan keputusan manajerial, perumusan kebijakan, dan 

pengelolaan sumber daya pendidikan. 

Ketiga prinsip tersebut kemudian bermuara pada keberpihakan pada 

kemanusiaan, yang merepresentasikan tujuan akhir MPI responsif sosial. 

Keberpihakan ini menegaskan bahwa seluruh praktik manajemen pendidikan 

Islam diarahkan pada penguatan martabat manusia, keadilan sosial, dan 

kemaslahatan bersama. Dengan demikian, kerangka ini menegaskan 

pergeseran paradigma dari manajemen pendidikan yang bersifat teknokratis-

administratif menuju manajemen yang humanis, kontekstual, dan transformatif. 

 

B. Integrasi Studi Islam Sosio-Humaniora dalam Fungsi Manajemen 

 

1. Perencanaan: Berbasis Kebutuhan Sosial dan Realitas Masyarakat 

Dalam MPI responsif sosial, fungsi perencanaan tidak hanya diarahkan pada 

pencapaian tujuan administratif atau target jumlah lulusan, tetapi terlebih pada 

identifikasi dan respons terhadap kebutuhan sosial masyarakat kontemporer. 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025    

 

 
 
 

219 
 

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora 

1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi 

 

 

 

Perencanaan semacam ini mengintegrasikan wawasan sosial-humaniora untuk 

memahami konteks budaya, dinamika komunitas, serta isu-isu kemanusiaan 

yang menjadi bagian dari realitas pendidikan Islam di masyarakat (Rini et al., 

2025). Pendekatan ini berbeda dari perencanaan teknokratis konvensional yang 

sering kali bersifat top-down dan terlepas dari kebutuhan nyata peserta didik dan 

komunitas lokal. Integrasi nilai-nilai Islam dengan wawasan sosial meningkatkan 

relevansi keputusan manajerial dalam merumuskan visi, misi, strategi, serta 

program yang tepat guna, inklusif, dan responsif terhadap tantangan sosial di 

lingkungan lembaga pendidikan Islam (Widayato et al., 2025; Khoiroh et al., 

2025).  

 

2. Pengorganisasian: Struktur Partisipatif dan Kolaboratif 

Fungsi organisasi dalam MPI responsif sosial menekankan pembentukan 

struktur yang partisipatif dan kolaboratif, di mana semua pemangku kepentingan 

guru, siswa, orang tua, serta komunitas dilibatkan secara aktif dalam 

pengambilan keputusan. Pendekatan ini selaras dengan prinsip syura dalam 

Islam yang menegaskan musyawarah sebagai landasan pengambilan keputusan 

kolektif. Integrasi perspektif sosio-humaniora memperkuat praktik ini dengan 

menempatkan kepentingan sosial sebagai pusat dari struktur organisasi 

pendidikan Islam (Muslimin, 2023). Dalam konteks kependidikan yang semakin 

kompleks, struktur partisipatif mendorong inovasi, tanggung jawab bersama, dan 

hubungan harmonis antara lembaga dan masyarakat, bukan hanya dominasi 

hierarki administratif semata. Hal ini berbeda dengan model organisasi birokratis 

konvensional yang cenderung menempatkan hierarki formal di atas aspirasi 

komunitas akademik yang lebih luas. 

  

3. Kepemimpinan: Kepemimpinan Etis Profetik 

Kepemimpinan dalam MPI responsif sosial harus dipahami bukan sekadar 

sebagai posisi administratif, tetapi sebagai praktik etis-profetik yang 

mencerminkan nilai-nilai moral Islam seperti keadilan, compassion (rahmah), 

serta teladan Rasulullah sebagai pemimpin yang peduli terhadap kesejahteraan 

umat. Kepemimpinan semacam ini menggabungkan dimensi sosio-humaniora 

dengan manajemen pendidikan sehingga pemimpin menjadi agen transformasi 

sosial, bukan sekadar manajer teknis (Hayati et al., 2025). Penelitian 

kepemimpinan pendidikan Islam mutakhir menyatakan bahwa integrasi nilai 

humanis dalam kepemimpinan memperkuat iklim inklusif, advokasi keadilan, 

serta respon terhadap tantangan multikultural di sekolah Islam kontemporer. 

Pendekatan etis-profetik ini memperkuat karakter lembaga pendidikan Islam 

sebagai lembaga yang peka terhadap dinamika sosial dan perubahan komunitas, 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025    

 

 
 
 

220 
 

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora 

1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi 

 

 

 

dibandingkan gaya kepemimpinan manajerial konvensional yang umumnya 

fokus pada pencapaian target administratif dan prosedural semata. 

  

4. Pengawasan: Evaluasi Berorientasi Kemaslahatan Sosial 

Fungsi pengawasan dalam MPI responsif sosial berfokus pada evaluasi 

yang tidak hanya mengukur output administratif atau akademik, tetapi juga 

mengkaji sejauh mana pendidikan berkontribusi pada kemaslahatan sosial 

komunitas. Evaluasi yang berorientasi pada kemaslahatan sosial meliputi 

penilaian terhadap dampak program pendidikan terhadap peningkatan kualitas 

hidup peserta didik dan masyarakat, partisipasi sosial, serta kesejahteraan 

komunitas yang lebih luas. Pendekatan ini menempatkan evaluasi sebagai 

instrumen reflektif yang mengevaluasi relevansi kurikulum, kualitas interaksi 

sosial, dan kontribusi lembaga dalam menyelesaikan masalah sosial, bukan 

semata ketercapaian angka statistik. Integrasi sosio-humaniora dalam evaluasi 

juga memungkinkan refleksi nilai-nilai pendidikan Islam dalam konteks kehidupan 

sosial aktual, memperkaya pemahaman tentang efektivitas manajemen 

pendidikan yang kontekstual dan berkelanjutan (Asy-Syukriyyah et al., 2025; Rini 

et al., 2025). 

 

Tabel 1. Perbandingan Fungsi Manajemen Konvensional dan Manajemen 

Pendidikan Islam Responsif Sosial 

 

Fungsi 

Manajemen 

Manajemen 

Konvensional 
MPI Responsif Sosial 

Perencanaan 

Berorientasi target 

administratif, efisiensi, dan 

standar institusional; 

cenderung top-down dan 

teknokratis 

Berbasis kebutuhan sosial, 

realitas masyarakat, dan 

konteks budaya; 

mengintegrasikan nilai Islam dan 

analisis sosial 

Pengorganisasian 

Struktur hierarkis-

birokratis; partisipasi 

terbatas pada aktor 

internal lembaga 

Struktur partisipatif dan 

kolaboratif; melibatkan guru, 

siswa, orang tua, dan komunitas 

berdasarkan prinsip syura 

Kepemimpinan 

Kepemimpinan 

administrative manajerial; 

fokus pada kontrol dan 

pencapaian target 

Kepemimpinan etis profetik; 

menekankan keteladanan moral, 

empati sosial, dan transformasi 

kemanusiaan 

Pengawasan 

(Evaluasi) 

Evaluasi berorientasi 

output administratif dan 

indikator kinerja kuantitatif 

Evaluasi berorientasi 

kemaslahatan sosial; menilai 

dampak pendidikan terhadap 

keadilan, inklusivitas, dan 

kesejahteraan sosial 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025    

 

 
 
 

221 
 

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora 

1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi 

 

 

 

Orientasi Nilai 

Netral-normatif, terpisah 

dari konteks sosial 

Nilai Islam integratif: keadilan, 

empati, inklusivitas, dan 

keberpihakan pada 

kemanusiaan 

Dampak 

Pendidikan 

Efektivitas internal 

lembaga 

Transformasi sosial dan 

penguatan peran pendidikan 

Islam dalam masyarakat 

 

Tabel ini menegaskan pergeseran paradigma dari manajemen pendidikan 

yang bersifat teknokratis-administratif menuju MPI yang humanis, kontekstual, 

dan transformatif. Perbandingan ini sekaligus memperkuat novelty artikel, karena 

menampilkan integrasi nilai Islam dan pendekatan sosio-humaniora secara 

operasional dalam fungsi manajemen. 

 

C. Implikasi bagi Lembaga Pendidikan Islam 

 

1. Implikasi bagi Lembaga Pendidikan Islam (Madrasah, Pesantren, 

Sekolah Islam) 

Integrasi MPI responsif sosial yang berbasis pendekatan sosio-humaniora 

menuntut realokasi fungsi dan strategi operasional di berbagai lembaga 

pendidikan Islam seperti madrasah, pesantren, dan sekolah Islam. Pendekatan 

ini menyerukan agar perencanaan kurikulum dan program kelembagaan tidak 

hanya berfokus pada standar akademik dan religius formal, tetapi juga responsif 

terhadap konteks sosial lokal dan dinamika kebutuhan komunitas (Ramdanil, 

2025). Di madrasah, misalnya, penguatan keterampilan sosial melalui kurikulum 

berbasis masyarakat dapat meningkatkan keterlibatan peserta didik dalam aksi 

sosial dan pemecahan masalah lokal. Sementara di pesantren, integrasi praktik 

sosial seperti community service dan dialog multikultural mampu memperluas 

fungsi pesantren sebagai agen perubahan sosial (Yasir, 2025; Widayato et al, 

2025). Hal ini menunjukkan bahwa MPI responsif sosial tidak sekadar teoritik, 

tetapi memiliki konsekuensi operasional yang nyata terhadap peningkatan peran 

sosial institusi pendidikan Islam. 

 

2. Penguatan Peran Sosial Lembaga Pendidikan Islam 

Lembaga pendidikan Islam yang mengadopsi manajemen responsif sosial 

akan memperkuat perannya sebagai social agent di masyarakat — bukan hanya 

sebagai penyedia layanan pendidikan formal. Penelitian kontemporer 

menegaskan bahwa pendidikan Islam yang proaktif dalam pemberdayaan sosial 

mampu menciptakan kohesi sosial, dialog antar-agama, dan pemberdayaan 

komunitas yang berkelanjutan (Asy-Syukriyyah et al, 2025; Rini et al, 2025). 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025    

 

 
 
 

222 
 

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora 

1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi 

 

 

 

Perubahan peran ini mencakup kolaborasi strategis dengan komunitas lokal, 

lembaga sosial, dan pembuat kebijakan publik untuk menjawab isu-isu 

kesejahteraan, marginalisasi, dan kesenjangan sosial. Dalam konteks ini, 

madrasah, pesantren, atau sekolah Islam tidak lagi menjadi lingkungan tertutup, 

tetapi menjadi ruang interaksi sosial yang inklusif dan solutif terhadap tantangan 

sosial kontemporer. 

 

3. Relevansi terhadap Isu Moderasi Beragama 

MPI responsif sosial memiliki relevansi yang kuat terhadap isu moderasi 

beragama. Dengan memadukan nilai keadilan, empati, dan keterbukaan budaya 

ke dalam proses manajerial, lembaga pendidikan Islam dapat mencetak peserta 

didik yang tidak hanya taat secara ritual, tetapi juga toleran, kritis, dan adaptif 

dalam masyarakat plural. Pendekatan sosio-humaniora memperkuat 

pemahaman lintas budaya dan menghormati perbedaan sebagai bagian dari 

realitas sosial, sehingga lembaga pendidikan Islam berkontribusi nyata terhadap 

pembentukan masyarakat yang moderat, damai, dan inklusif (Muslimin, 2023; 

Wisayanti, 2023). Hal ini sejalan dengan upaya deradikalisasi serta penguatan 

nilai toleransi dan dialog lintas keyakinan yang menjadi salah satu agenda 

penting pendidikan Islam kontemporer. 

 

4. Relevansi terhadap Keadilan Sosial 

MPI responsif sosial juga relevan dalam menjawab tantangan keadilan 

sosial, karena pendekatan ini mengintegrasikan prinsip pengakuan martabat 

manusia, distribusi kesempatan yang setara, dan pemberdayaan kelompok yang 

termarjinalkan. Lembaga pendidikan Islam yang responsif secara sosial akan 

aktif mengidentifikasi ketidaksetaraan dalam akses pendidikan serta 

mengembangkan mekanisme afirmasi agar seluruh peserta didik memiliki 

kesempatan yang setara untuk berkembang secara akademik dan sosial. 

Penelitian kontemporer menunjukkan bahwa pendidikan Islam yang 

menginternalisasikan keadilan sosial secara eksplisit dalam manajemennya 

dapat meminimalkan diskriminasi struktural dan meningkatkan keadilan distributif 

dalam masyarakat (Rini et al, 2025; Widayato et al, 2025). Dengan demikian, 

lembaga pendidikan Islam dapat menjadi pionir dalam memperjuangkan 

kesejahteraan sosial yang berkeadilan di tingkat lokal maupun nasional. 

 

5. Relevansi terhadap Krisis Kemanusiaan dan Ekologi 

Terakhir, implikasi MPI responsif sosial mencakup respons terhadap krisis 

kemanusiaan dan ekologi, isu global yang juga berpengaruh kuat terhadap 

masyarakat lokal. Pendekatan sosio-humaniora memampukan lembaga 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025    

 

 
 
 

223 
 

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora 

1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi 

 

 

 

pendidikan Islam untuk memasukkan kesadaran ekologis dan empati 

kemanusiaan ke dalam kurikulum, kepemimpinan, dan program layanan 

masyarakat (Asy-Syukriyyah et al., 2025; Ramdanil, 2025). Dengan demikian, 

lembaga pendidikan Islam tidak hanya mendidik peserta didik yang religius, 

tetapi juga peduli terhadap pemulihan lingkungan, solidaritas kemanusiaan, dan 

upaya mitigasi krisis sosial yang berakar dari perubahan iklim, bencana alam, 

dan konflik sosial. Pendidikan yang demikian dapat memperkuat peran lembaga 

Islam sebagai komunitas yang bertanggung jawab terhadap ekologi dan 

kesejahteraan umat manusia secara lebih luas. 

 

 

 

 

Kesimpulan 

Kajian ini menegaskan bahwa praktik Manajemen Pendidikan Islam (MPI) 

yang masih didominasi oleh pendekatan teknokratis-administratif belum 

sepenuhnya mampu merespons kompleksitas tantangan sosial kontemporer. 

Krisis sensitivitas sosial, reduksi nilai Islam pada aspek normatif-simbolik, serta 

keterputusan lembaga pendidikan Islam dari realitas masyarakat menunjukkan 

adanya kesenjangan antara idealitas pendidikan Islam sebagai instrumen 

transformasi sosial dan praktik manajerial yang berjalan. 

Melalui perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora, artikel ini menawarkan 

kerangka konseptual Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial yang 

menempatkan nilai keadilan, inklusivitas, empati sosial, dan keberpihakan pada 

kemanusiaan sebagai landasan utama pengelolaan pendidikan. Integrasi 

pendekatan sosio-humaniora ke dalam fungsi manajemen perencanaan, 

pengorganisasian, kepemimpinan, dan pengawasan menggeser orientasi MPI 

dari sekadar efektivitas administratif menuju manajemen yang kontekstual, 

reflektif, dan transformatif. 

Secara teoretis, kajian ini memperluas paradigma keilmuan MPI dengan 

memasukkan dimensi sosial dan humaniora sebagai bagian integral dari 

konstruksi manajemen pendidikan Islam. Secara praktis, temuan ini memberikan 

implikasi aplikatif bagi madrasah, pesantren, dan sekolah Islam dalam 

memperkuat peran sosial lembaga pendidikan Islam, khususnya dalam 

mendorong moderasi beragama, memperjuangkan keadilan sosial, serta 

merespons krisis kemanusiaan dan ekologi secara berkelanjutan. 

 

Daftar Pustaka 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025    

 

 
 
 

224 
 

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora 

1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi 

 

 

 

Asy-Syukriyyah, R., Rahman, A., & Fauzi, M. (2025). Social-oriented 
evaluation in Islamic education management: A socio-humanities perspective. 
Southeast Asian Journal of Islamic Education, 7(1), 45–60. 

Abbas, F. M., Sapari, S., & MZ, Y. (2025). Integrating Islamic Counseling 
and Guidance (BK Islami) Curriculum into Madrasah Aliyah Management 
System: Problem or Solution?. Lentera Peradaban: Journal on Islamic 
Studies, 1(3), 115–122. https://doi.org/10.61166/lpi.v1i3.109 

Ciptadi, R., Hidayat, S., & Nuryadin, A. (2023). Islamic education materials 
with a sociological approach: Reconstructing contextual learning in Islamic 
education. Journal of Islamic Education Research, 15(2), 123–137. 

Creswell, J. W. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing 
among five approaches (4th ed.). SAGE Publications. 

Haqqoni, M., Ridwan, A., & Fadilah, N. (2025). Islamic education 
management in responding to social change: A critical review. Journal of 
Educational Management and Research, 6(1), 77–92. 

Hayati, N., Azizah, L., & Pratama, R. (2025). Ethical–prophetic leadership 
in Islamic educational institutions: A socio-humanistic analysis. Sosains: Journal 
of Social and Humanities Studies, 10(2), 201–214. 

Ilman, M., & Khasanah, U. (2025). Moral challenges in contemporary 
Islamic education: Between normative teaching and social reality. Al-Ilmiya: 
Journal of Islamic Studies, 9(1), 1–15. 

Krippendorff, K. (2019). Content analysis: An introduction to its 
methodology (4th ed.). SAGE Publications. 

Khoiroh, S., Ma’arif, S., & Nurhadi, A. (2025). Context-based planning in 
Islamic education institutions: Integrating social needs and Islamic values. 
Irsyaduna: Journal of Islamic Educational Management, 5(2), 89–102. 

Muslimin. (2023). Syura and participatory management in Islamic 
educational organizations. Aksi: Journal of Islamic Management, 4(2), 134–148. 

Ojssulthan. (2024). Integrating social sciences and humanities in 
contemporary Islamic studies. International Journal of Muslim Research, 8(1), 
55–69. 

Pangeran, A., Salim, H., & Wahyuni, D. (2025). Social degradation and 
Islamic education: Challenges in the digital era. Journal of Education and 
Religion, 12(1), 33–47. 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 2. Desember 2025    

 

 
 
 

225 
 

Manajemen Pendidikan Islam Responsif Sosial : Perspektif Studi Islam Sosio-Humaniora 

1Syibromilisi, 2Neng Wardatushobariah, 3Sopidi 

 

 

 

Ramdanil. (2025). Islamic education management in socio-cultural 
transformation: A critical perspective. Wahana Akademika: Journal of Islamic 
Education Studies, 12(1), 17–32. 

Rini, S., Latifah, N., & Hadi, M. (2025). Socially responsive planning and 
evaluation in Islamic education management. SAJIE: Southeast Asian Journal of 
Islamic Education, 6(1), 61–75. 

Tiana, R., Hasan, M., & Prakoso, D. (2025). Islamic education institutions 
and social empowerment: Management challenges and opportunities. 
Proceedings of International Conference on Education and Social Humanities, 
2(1), 101–112. 

Widayato, S., Anwar, K., & Lestari, P. (2025). Strengthening social justice 
through Islamic education management. Journal of Islamic Education Policy, 
4(2), 141–156. 

Wisayanti, R. (2023). Inclusive culture in Islamic schools: A socio-
humanistic approach. Annajah: Journal of Islamic Education, 6(2), 98–112. 

Yasir, M. (2025). Compassion-based education in Islamic schools: 
Building inclusive and empathetic learning environments. Journal of Islamic 
Educational Studies, 9(1), 25–39. 

 

 


