
Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025 

Urgensi Pesantren Ditengah Pusaran 
Ideologi Transnasional (Agama Dan Ideologi) Wifaqul Azmi, Rifqi, Sapari 

66 

Urgensi Pesantren Ditengah Pusaran Ideologi Transnasional 

(Agama Dan Ideologi) 

 

Wifaqul Azmi 
STIT Buntet Pesantren Cirebon 

wifaqulazmi@stit-buntetpesantren.ac.id 
 

Rifqi 
Univesitas Darul Ma’arif, Indramayu, Indonesia 

riefq816@gmail.com 

 

 

Abstrack 

This article discusses the urgency of pesantren as Islamic educational institutions in 
addressing the challenges posed by transnational ideologies developing in Indonesia. 
Transnational ideologies, such as radical and fundamentalist movements, have generated 
various social, political, and religious problems that potentially threaten national unity. 
Employing a descriptive qualitative approach with a literature review method, this article 
examines relevant studies concerning the concept of transnational ideology, the factors 
contributing to its emergence, and the role of pesantren in responding to this phenomenon. 

The findings indicate that pesantren play a strategic role in building national character 
through the values of Panca Jiwa, including sincerity, simplicity, self-reliance, Islamic 
brotherhood (ukhuwah Islamiyah), and freedom. These values serve as an ideological 
bulwark capable of countering radical ideologies while strengthening religious moderation. 
By emphasizing moral education, promoting a moderate understanding of Islam, and 
supporting the principles of nationalism and democracy, pesantren contribute significantly to 
maintaining social harmony and preserving the integrity of the Unitary State of the Republic 
of Indonesia. 

Keywords: Pesantren, Transnational Ideology, Radicalism, Religious Moderation, Panca 
Jiwa. 

 

Abstrak 

Artikel ini membahas urgensi pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam dalam 
menghadapi tantangan ideologi transnasional yang berkembang di Indonesia. Ideologi 
transnasional, seperti gerakan radikal dan fundamentalis, telah menimbulkan berbagai 
persoalan sosial, politik, dan keagamaan yang berpotensi mengancam persatuan bangsa. 
Melalui pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi pustaka, artikel ini menelaah 
literatur yang relevan mengenai konsep ideologi transnasional, faktor penyebab 
kemunculannya, serta peran pesantren dalam merespon fenomena tersebut. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa pesantren memiliki peran strategis dalam membangun karakter bangsa 
melalui nilai-nilai panca jiwa, seperti keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah 
Islamiyah, dan kebebasan. Nilai-nilai tersebut menjadi benteng ideologis yang mampu 
menangkal paham radikal sekaligus memperkuat moderasi beragama. Dengan 
mengedepankan pendidikan akhlak, wawasan keislaman yang moderat, serta dukungan 
terhadap prinsip kebangsaan dan demokrasi, pesantren berkontribusi signifikan dalam 
menjaga harmoni sosial dan keutuhan Negara Kesatuan Republik Indonesia. 

Kata Kunci: Pesantren, Ideologi Transnasional, Radikalisme, Moderasi Beragama, Panca 
Jiwa. 

mailto:wifaqulazmi@stit-buntetpesantren.ac.id
mailto:riefq816@gmail.com


Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025 

Urgensi Pesantren Ditengah Pusaran 
Ideologi Transnasional (Agama Dan Ideologi) Wifaqul Azmi, Rifqi, Sapari 

67 

 

Pendahuluan 

Islam sebagai agama rahmatan lilalamin yang mayoritas dipeluk oleh bangsa 
Indonesia sekaligus sebagai umat Islam terbesar di dunia ternyata memiliki berbagai 
problematika terkait keberagamaannya (Kulsum, 2020). Problem itu antara lain 
merebaknya ideologi transnasional yang menyebabkan aksi-aksi teroris dengan 
pemahaman radikal dan fundamental dalam memahami Islam. Gerakan politik 
transnasional telah menghasilkan konflik internal antar agama dan separatisme di 
Indonesia. Ideologi transnasional juga layaknya pedang yang siap merobek rajutan 
kesepakatan bersama yang dibangun oleh founding fathers kita puluhan tahun silam 
(Rokhim & Wasi, 2021). 

Lembaga pendidikan Islam tertua dalam sejarah Indonesia ini seringkali 
diasosiasikan sebagai markas atau sentral pemahaman Islam yang sangat 
fundamental yang kemudian menjadi akar bagi gerakan radikal mengatasnamakan 
Islam (Newsroom, 2009). Fakta bahwa sebagian besar pelaku aksi radikalisme dan 
terorisme atas nama Islam di Indonesia adalah alumni pendidikan madrasah atau 
pondok pesantren memang tidak dapat dihindari. Namun demikian menganggap 
seluruh lembaga pendidikan jenis tersebut sebagai sumber ajaran radikalisme dan 
terorisme jelas merupakan kesalahan mendasar mengingat karekteristik dan pola 
pengembangan lembaga pendidikan Islam di Indonesia yang amat beragam. 

Di tengah pusaran ideologi-ideologi besar itu tidak sedikit umat Islam yang 
terpukau dengan paparan dalil dan argumen yang mereka kemukakan, lalu meyakini 
kebenaran mereka dan kemudian menaruh sinisme terhadap amalan-amalan 
keagamaannya. Oleh karena itu konsolidasi ke dalam sangatlah urgen para umat 
Islam tetap eksis dengan missi moderasi (wasațiyyah) nya, bukan hanya pada level 
jam‟iyah (struktur), tetapi juga jamaah (Husni, 2020). 

Islam memang menjadi agama mayoritas di Indonesia, tetapi belum tentu 
mayoritas dalam hal peranan. Posisi NU dan Muhammadiyah sebagai ormas yang 
memperjuangkan kemerdekaan Indonesia tentunya harus bertindak menyikapi 
ideologi transnasional ini. Ahlusunnah wal Jamaah (Aswaja) berperan dalam 
membela negara dalam suasana ghazwatul fikr (perang ideologi/persepsi) yang 
terjadi dewasa ini. Badan Nasional Penanggulangan Terorisme (BNPT) bekerjasama 
dengan Kementrian Agama dan pengelola pendidikan tinggi serta lembaga swadaya 
masyarakat lainnya di tanah air aktif mengkampanyekan gerakan deradikalisasi ini. 
Beragam kegiatan mulai dari seminar dan workshop hingga kegiatan budaya pun 
dilakukan untuk tujuan ini  Respon umat Islam sendiri tentu saja beragam sesuai 
dengan aliran dan pemahaman keislaman (Rokhim & Wasi, 2021). 

Salah satu pondok pesantren yang ikut berperan dalam menyangkal hadirnya 
ideologi transnasional ini yakni Pondok Modern Darussalam Gontor. Landasan ideal 
yang digunakan oleh pondok pesantren Gontor yakni Panca Jiwa. Sesuai dengan 
namanya, panca jiwa terdiri dari lima karakteristik jiwa; jiwa keikhlasan untuk 
semata-mata beribadah kepada Allah, sepi ing pamrih rame ing gawe, jiwa 
kesederhanaan yang sesuai dengan kebutuhan dan kewajaran dalam segala hal, 
jiwa kemandirian dalam lembaga, sistem, kurikulum hingga perekonomian pondok, 
jiwa ukhuwwah Islamiyyah yang tulus antar penghuni Pondok karena mereka 
tunggal agama, guru dan pondok, serta jiwa kebebasan dalam menentukan lahan 
perjuangan masa depan dan bebas dari pengaruh penjajah maupun penjajahan.  



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025 

Urgensi Pesantren Ditengah Pusaran 
Ideologi Transnasional (Agama Dan Ideologi) Wifaqul Azmi, Rifqi, Sapari 

68 

Konsep pendidikan panca jiwa merupakan salah satu pendidikan akhlak. Panca 
jiwa pondok tidak hanya diterapkan kepada santri saja, namun diterapkan oleh 
ustadz dan ustadzahnya juga. Begitu pentingnya akhlakul karimah atau pribadi akhlak, 

sehingga konsep itu melekat di dalam pendidikan pondok pesantren modern. Oleh karena 

itu, konsep pendidikan panca jiwa memiliki kontribusi yang baik untuk membangun karakter 
bangsa dan mampu menghadapi arus perkembangan zaman globalisasi dan informasi yang 
begitu pesat bagi perkembangan pendidikan Indonesia, termasuk pesantren (Zarkasyi, 
2005) 

Melihat latar belakang tersebut di atas, kiranya wajar jika dilakukan kajian terkait 
urgensi pondok pesantren beserta peranan, peluang, dan tantangannya terhadap 
radikalisme dan ideologi transnasional agama di Indonesia, terutama dalam rangka 
meningkatkan dan mengukuhkan peran lembaga pendidikan Islam yakni Pesantren 
dalam pembangunan karakter bangsa. 

Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi 
pustaka (library research). Pendekatan ini dipilih karena kajian yang dilakukan 
berfokus pada telaah konseptual mengenai posisi, peran, dan urgensi pesantren 
dalam menghadapi ideologi transnasional di Indonesia. 

Data dalam penelitian ini diperoleh dari berbagai literatur yang relevan, baik 
berupa buku, artikel jurnal ilmiah, laporan penelitian, maupun dokumen resmi yang 
membahas tema ideologi transnasional, radikalisme agama, serta peran pesantren 
dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia. Beberapa referensi utama diambil dari 
pemikiran tokoh-tokoh Islam Nusantara, kajian kontemporer tentang 
transnasionalisme, serta literatur yang mengulas filosofi pendidikan pesantren dan 
nilai-nilai keislaman seperti panca jiwa Pondok Modern Darussalam Gontor. 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran pustaka, kemudian 
dilakukan seleksi dan kategorisasi berdasarkan topik utama, yakni: 

1. Definisi dan perkembangan ideologi transnasional. 

2. Tujuan dan faktor penyebab munculnya ideologi transnasional. 

3. Peran, nilai, dan peluang pesantren dalam menghadapi tantangan tersebut. 

Analisis data dilakukan dengan cara deskriptif-analitis. Penulis membaca dan 
memahami setiap literatur, lalu menginterpretasikan gagasan-gagasan yang 
ditemukan untuk dipadukan menjadi kerangka argumentatif yang utuh. Pendekatan 
ini tidak hanya mendeskripsikan fenomena, tetapi juga menganalisis peran 
pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam dalam menangkal paham radikal serta 
menguatkan moderasi beragama. 

Dengan demikian, metodologi penelitian ini bertujuan menghasilkan pemahaman 
konseptual dan reflektif yang bersifat normatif-teoritis, sekaligus memberikan 
gambaran kontekstual mengenai urgensi pesantren di tengah pusaran ideologi 
transnasional yang terus berkembang di Indonesia. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Ideologi Transnasional 

Pengertian Transnasional 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025 

Urgensi Pesantren Ditengah Pusaran 
Ideologi Transnasional (Agama Dan Ideologi) Wifaqul Azmi, Rifqi, Sapari 

69 

Transnasional merupakan kalimat yang tergabung dari dua kata: “trans” yang 
artinya melintang, menembus, melalui dan melintas. Selanjutnya “nasional” yaitu 
bersifat kebangsaan, berkenaan dan berasal dari bangsa sendiri. Awal dari istilah 
transnasional yakni sebuah aktifitas penyebaran atau diaspora, dimana 
penduduknya berpindah dari ke negara lain. Istilah Transnasional adalah kosakata 
yang belakangan ini semakin popular dan diperbincangkan dengan serius, bukan 
saja di Indonesia, melainkan juga di belahan dunia yang lain (Rokhim & Wasi, 2021).  

Selanjutnya istilah ini berkembang dan mengalami kegeseran menjadi sebuah 
interaksi antara seseorang atau institusi yang melewati batas negara modern (Husni, 
2020). Secara literal, kata ini berarti lintas nasional, atau lintas kebangsaan. Istilah 
ini sesungguhnya identik dengan istilah lain yang populer lebih awal, yakni 
Globalisasi (Aswaja, 2017). Richard Falk mendefinisikan transnasional sebagai 
perpindahan sesuatu, informasi, dan gagasan yang melintasi batas wilayah nasional 
tanpa arahan, kesemuan ini dikendalikan dan dikelola langsung oleh aktor-aktor 
pemerintahan (Syafi’i Mufid, 2011). 

Asumsi pokok dari kalangan masyarakat kepada pandangan hubungan 
transnasional ialah dimana aktor pemerintahan negara kurang memiliki peran di 
dalamnya, dan semakin meningkatnya peran dari aktor non-negara. Ideologi 
transnasional ialah ideologi yang memiliki ruang lingkup luas yang mana gerakan 
ideologinya tidak terbatas pada wilayah daerah atau nasional namun bentuk utama 
dan aktifitas dari ideologi ini mampu menembus seluruh sekat teritorial negara. 
Ideologi Transnasional juga dapat dipahami sebagai paham yang disebarkan secara 
lintas negara. Paham-paham yang masuk ke Indonesia juga memiliki identitas yang 
mewakilinya (Bhagaskoro et al., 2019). 

Transnasional dalam kaitannya dengan agama, terkhusus Islam (Islam 
Transnasional) dapat diartikan dengan suatu gerakan atau aktifitas yang memiliki 
ajaran atau ideologi yang datang dari satu negara ke negara lain. Kehadirannya 
datang untuk memberikan pengaruh warna Islam yang sudah ada dalam sebuah 
negara. Islam masuk ke Indonesia dengan damai dan unik. Islam juga tidak dengan 
mudah dapat diterima di kalangan masyarakat Indonesia. Menurut Azyumardi Azra 
dalam Rokhim menurutnya Islamisasi di bumi Nusantara dilakukan oleh para sufi 
seperti Walisongo. Akan tetapi memasuki abad ke-19 ajaran Wahabi di Arab Saudi 
semakin menyebar kepada para agamawan Islam di Indonesia yang merasa bahwa 
pemahaman dan model Islam mereka sesuai dengan Al-Qur’an dan sunnah(Rokhim 
& Wasi, 2021). Sedangkan model keislaman yang lain masih tercampur dengan 
budaya setempat hal ini jelas sangat bertentangan satu sama lain. 

Istilah Islam transnasional di Indonesia sendiri belum diketahui secara pasti siapa 
yang memperkenalkan dan mempopulerkannya di Nusantara. Menariknya Islam 
transnasional sendiri dipopulerkan oleh kelompok islam kultural, ia datang tidak 
hanya dari Timur Tengah tetapi juga dari Barat. Pada tahun 2007 KH Hasyim 
Muzadi seorang ulama NU menyatakan bahwa istilah Islam transnasional merujuk 
pada ideologi keagamaan lintas negara yang dikembangkan di Indonesia (Aksa, 
2017). Ia juga mengatakan bahwa tipologi gerakan baru ini yang mulai menyebar di 
Indonesia di support dan di danai oleh kekuatan luar negeri. 

Pada zaman Soeharto menjabat sebagai Presiden RI (Husni, 2020) ideologi 
transnasional tidak merasakan hambatan dalam proses perjalanannya, namun 
ketika Soeharto lengser semangat reformasi aktifis muda menuntut demokrasi 
Indonesia untuk dijunjung, maka berbagai ormas baru pun lahir. Disinilah awal mula 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025 

Urgensi Pesantren Ditengah Pusaran 
Ideologi Transnasional (Agama Dan Ideologi) Wifaqul Azmi, Rifqi, Sapari 

70 

gerakan transnasional berdiri dan semakin merajalela seperti Hizbut Tahrir 
Indonesia (HTI), Ikhwanul Muslimin (IM), Wahabi dan Salafi. 

Tujuan dan Faktor Penyebab Ideologi Transnasional 

Tujuan dari gerakan transnasional ini yakni membangun kembali sistem Khilafah 
Islamiyah dan menegakkan hukum Islam dalam realitas kehidupan. Membentuk 
tatanan masyarakat dengan sistem politik berlandaskan akidah Islam. Tujuan 
mereka juga ingin mengaplikasikan syari’ah sebagai hukum positif yang bergerak di 
negara. Pergerakan Islam transnasional memiliki lingkupnya masing-masig, ada 
yang bergerak dan fokus pada penyiaran dakwah hingga perjuangan politik (Aswaja, 
2017). Kehadirannya berasal dari semangat juang para tokohnya masing-masing 
atas penderitaan yang dialami oleh umat Islam di berbagai penjuru dunia oleh 
kolonialisme barat. 

Munculnya gerakan transnasional merupakan akibat situasi global dunia yang 
pada saat itu tengah memasuki era modern. Banyak umat muslim yang mengalami 
disorientasi pada periode tersebut. Dalam mengatasi hal tersebut umat Islam 
berusaha mencari solusi dan identitasnya lewat penfasiran agama yang kemudian 
menekankan bagimana pentingnya pengamalan nilai-nilai agama dalam kehidupan 
sehari-hari. Munculnya ideologi (Rokhim & Wasi, 2021) kapitalisme, nasionalisme, 
sekulerisme, pluralisme, liberalisme serta sistem demokrasi telah memberikan warna 
tersendiri di tengah kehidupan umat manusia. Bagi mereka, kehadiran 
ideologi/gagasan tersebut dianggap sebagai virus yang akan mencemari akidah 
umat Islam. 

Dalam usaha untuk membendung tantangan modernitas yang dianggap 
menganggu, kelompok Islam berusaha mencari dalil-dalil agama yang dapat 
dijadikan alasan untuk melegitimasi kebenaran. Gerakan Islam transnasional juga 
muncul karena adanya rasa kesetiakawanan atau sifat solidaritas terhadap umat 
Islam seperti di Irak, Afganistan dan Pakistan atas nasib di daerahnya akibat 
penjajahan yang dilakukan oleh negara-negara lain. Pada umumnya gerakan ini 
memiliki ciri ideologi yang tidak mau bertumpu pada konsep kenegaraan, mereka 
cenderung fokus pada konsep ideologi kemaslahatan umat. 

Gerakan Islam transnasional ini didominasi oleh kentalnya pemikiran dengan 
corak normatif, skripturalis, dan fundamentalis yang terkadang secara keseluruhan 
mengambil gagasan dan instrumen modern. instrumen modern. Beberapa 
organisasi Islam yang termasuk dalam kategori gerakan Islam transnasional dan 
kaki tangannya yang ada di Indonesia antara lain: Ikhwanul Muslimin di Mesir, 
Hizbut Tahrir di Lebanon, Wahabiyah di Arab Saudi, Jama’ah Islamiyah di Pakistan, 
Gerakan Salafi Jihadis di Irak dan Afganistan, serta Syi’ah yang berpusat di Iran 
(Aksa, 2017) 

Urgensi Pesantren Terhadap Ideologi Transnasional 

Pengertian Pondok Pesantren (watak dan fundamentalis) 

Dalam Kamus Bahasa Indonesia kata pondok “madrasah dan asrama yakni 
tekmpat mengaji dan belajar agama Islam (Bahasa, 2008).Kalimat ini juga dapat 
diartikan sebagai tempat tinggal atau tempat menginap, sebagaimana dalam Bahasa 
Arab kata funduq  yakni tempat penginapan. Sedangkan kata pesantren 
sebagaimana dalam Kamus Bahasa Indonesia dimaknai sebagai “asrama tempat 
santri atau tempat murid-murid belajar mengaji (Aini, 2009). Kata santri berasal dari 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025 

Urgensi Pesantren Ditengah Pusaran 
Ideologi Transnasional (Agama Dan Ideologi) Wifaqul Azmi, Rifqi, Sapari 

71 

bahasa Sanskerta shastri yaitu orang-orang ahli kitab suci agama Hindu atau orang-
orang yang tahu buku-buku Hindu (Abidin, 2008). Maka secara demikian pondok 
pesantren merupakan perpaduan antara dua budaya yang berlainan nmun saling 
terikat satu sama lain hingga mengakar dalam sejarah Nusantara. 

Peranan pondok pesantren dalam pendidikan nasional makin terasa di saat 
penjajahan Belanda mencengkeram tanah air. Pondok pesantren berkembang 
menjadi lembaga pendidikan alternatif bagi masyarakat luas yang bukan priyayi 
untuk menempuh pendidikan, mengingat terbatasnya ruang bagi mereka di 
pendidikan formal yang dilaksanakan penjajah (Rokhim & Wasi, 2021). Tokoh-tokoh 
nasional yang lahir dari rahim pendidikan pondok pesantren dan memberikan 
dampak besar bagi perjuangan kemerdekaan antara lain H.O.S. Cokroaminoto, K.H. 
Mas Mansur, K.H. Hasyim Asy’ari, K.H. Ahmad Dahlan dan lain-lain (Abidin, 2008). 
Sementara tokoh-okoh yang mempunyai peranan penting dimasa mempertahankan 
dan mengisi kemerdekaan tercermin dalam diri oh. Rosyidi, Moh. Natsir, K.H. A. 
Wahid Hasyim, K.H. Muslih Purwokerto, K.H. Imam Zarkasy, K.H. Idham Khalid, dan 
lain-lain. 

Dapat dilihat munculnya gerakan fundamentalis Islam tidak lebih dari dikotomi 
antara tradisionalisme dengan modernisme, keberadaannya justru mengakibatkan 
gagasan radikal dan terlalu mengarah kepada misi politis yang menjadi bagian kuat 
di republik ini. Adanya Pesantren sebaiknya menjadi solusi konstruktif sebagai 
sebuah lembaga pendidikan Islam dalam membangun nilai-nilai keagamaan 
disamping tetap membuka diri pada aspek-aspek ilmu pengetahuan, science dan 
teknologi yang kian berkembang. Tradisionalisme pesantren di satu sisi melekat 
pada asas keagamaan, yang merupakan praktek keagamaan lokal yang diwariskan 
umat Islam Indonesia generasi pertama (Untung, 2016). Dari sinilah terlahir watak 
keislaman yang khas Indonesia karena Islam sangat berbaur dengan sistem adat 
dan kebiasaan lokal. 

Melihat fenomena ini penting kiranya diberlakukan permbaharuan di pesantren, 
terutama pada metodologi pembelajaran dan pengajarannya. Akan tetapi 
pembaharuan ini tidak  semena-mena harus meninggalkan tradisi pengajaran lama, 
karena darinya lah karakter khas dan indegenousitas pesantren sebagai lembaga 
pendidikan Islam di Indonesia. Maka perlu adanya bentuk perubahan yang 
sistematik, menggabungkan metodologi tradisional dengan metodologi 
konvensional-modern. 

Nilai-nilai Pesantren Yang Digunakan Untuk Menangkal Ideologi Transnasional 

Abdurrahman Wahid (Wahid, 2001) dakam bukunya ”Menggerakkan Tradisi: 
Esai-Esai Pesantren” menyebut tiga nilai utama yang lazim dikembangkan dalam 
pesantren. Nilai utama itu yakni ibadah, hubbul ‘ilmi, dan ikhlas. Seluruh pergerakan 
kehidupan pondok pesantren memiliki landasan ideal hal ini berdasarkan nilai-nilai 
yang dijiwai, atau disebut denagan panca jiwa. Sesuai dengan namanya, panca jiwa 
terdiri dari lima karakteristik yang mendasari kehidupan pondok pesantren 
(Khalifaturrahman et al., 2021). Jiwa tersebut yakni: Keikhlasan, kesederhanaan, 
berdikari (zelp-help), ukhuwah islamiyyah, dan kebebasan (Zarkasyi, 2005). 

Jiwa keikhlasan, jiwa ini berarti sepi ing pamrih, yakni berbuat sesuatu bukan 
karena didorong oleh keinginan untuk mendapatkan keuntungan tertentu. Segala 
perbuatan dilakukan dengan niat semata-mata untuk ibadah, lillah. Kyai ikhlas 
medidik dan para pembantu kyai ikhlas dalam membantu menjalankan proses 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025 

Urgensi Pesantren Ditengah Pusaran 
Ideologi Transnasional (Agama Dan Ideologi) Wifaqul Azmi, Rifqi, Sapari 

72 

pendidikan serta para santri yang ikhlas dididik. Jiwa ini menciptakan suasana 
kehidupan pondok yang harmonis antara kyai yang disegani dan santri yang taat, 
cinta dan penuh hormat. Jiwa ini menjadikan santri senantiasa siap berjuang di jalan 
Allah, di manapun dan kapanpun. 

Jiwa kesederhanaan, kehidupan di pondok diliputi oleh suasana kesederhanaan. 
Sederhana tidak berarti pasif atau nerimo, tidak juga berarti miskin dan melarat. 
Justru dalam jiwa kesederhanan itu terdapat nilai-nilai kekuatan, kesanggupan, 
ketabahan dan penguasaan diri dalam menghadapi perjuangan hidup. Di balik 
kesederhanaan ini terpancar jiwa besar, berani maju dan pantang mundur dalam 
segala keadaan. Bahkan di sinilah hidup dan tumbuhnya mental dan karakter yang 
kuat, yang menjadi syarat bagi perjuangan dalam segala segi kehidupan. 

Jiwa berdikari, berdikari atau kesanggupan menolong diri sendiri merupakan 
senjata ampuh yang dibekalkan pesantren kepada para santrinya. Berdikari tidak 
saja berarti bahwa santri sanggup belajar dan berlatih mengurus segala 
kepentingannya sendiri, tetapi pondok pesantren itu sendiri sebagai lembaga 
pendidikan juga harus sanggup berdikari sehingga tidak pernah menyandarkan 
kehidupannya kepada bantuan atau belas kasihan pihak lain. Inilah Zelp berdruiping 
system (sama-sama memberikan iuran dan sama-sama memakai). Dalam pada itu, 
Pondok tidaklah bersifat kaku, sehingga menolak orang-orang yang hendak 
membantu. Semua pekerjaan yang ada di dalam pondok dikerjakan oleh kyai dan 
para santrinya sendiri, tidak ada pegawai di dalam pondok. 

Jiwa ukhuwah Islamiyah, kehidupan di pondok pesantren diliputi suasana 
persaudaraan yang akrab, sehingga segala suka dan duka dirasakan bersama 
dalam jalinan ukhuwwah Islamiah. Tidak ada dinding yang dapat memisahkan 
antara mereka. Ukhuwah ini bukan saja selama mereka di Pondok, tetapi juga 
mempengaruhi ke arah persatuan ummat dalam masyarakat setelah mereka terjun 
di masyarakat. 

Jiwa bebas, bebas dalam berpikir dan berbuat, bebas dalam menentukan masa 
depan, bebas dalam memilih jalan hidup, dan bahkan bebas dari berbagai pengaruh 
negatif dari luar, masyarakat. Jiwa bebas ini akan menjadikan santri berjiwa besar 
dan optimis dalam menghadapi segala kesulitan. Hanya saja dalam kebebasan ini 
seringkali ditemukan unsur-unsur negatif, yaitu apabila kebebasan itu 
disalahgunakan, sehingga terlalu bebas (liberal) dan berakibat hilangnya arah dan 
tujuan atau prinsip. Sebaliknya, ada pula yang terlalu bebas (tidak mau dipengaruhi), 
berpegang teguh kepada tradisi yang dianggapnya sendiri pernah menguntungkan 
pada zamannya, sehingga tidak hendak menoleh ke zaman yang telah berubah. 
Akhirnya dia sudah tidak lagi bebas karena mengikatkan diri pada yang diketahui 
saja. 

Maka kebebasan ini harus dikembalikan ke aslinya, yaitu bebas di dalam garis-
garis yang positif, dengan penuh tanggungjawab; baik di dalam kehidupan pondok 
pesantren itu sendiri, maupun dalam kehidupan masyarakat. Jiwa yang meliputi 
suasana kehidupan pondok pesantren itulah yang dibawa oleh santri sebagai bekal 
utama di dalam kehidupannya di masyarakat. Jiwa ini juga harus dipelihara dan 
dikembangkan dengan sebaik-baiknya. 

Peran dan Peluang Pesantren Dalam Menghadapi Pusaran Ideologi 
Transnasional 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025 

Urgensi Pesantren Ditengah Pusaran 
Ideologi Transnasional (Agama Dan Ideologi) Wifaqul Azmi, Rifqi, Sapari 

73 

Banyak peran dan peluang positif yang bisa dijumpai dari dunia pesantren, 
namun harus diakui bahwa kalangan pesantren banyak yang masih memegang cara 
pandang keagamaan konservatif. Cara pandang konservatif tidak selalu negative. 
Jargon al-mukhafadzah ala al-qadim al-shalih (memelihara yang lama yang baik) 
memang tampak dijadikan pedoman oleh beberapa kalangan pesantren. Namun 
jargon ini saja tidak cukup dan harus diimbangi dengan jargon al-akhdzu bi al-jadid 
al-ashlah (mengambil yang baru yang lebih baik). Kalangan pesantren sudah cukup 
progresif pada saat menyatakan bahwa jihad yang diperlukan masa kini ialah 
memerangi kebodohan, kemiskinan, dan ketertinggalan.  

Dukungan yang tinggi terhadap demokrasi, Negara Kesatuan Republik Indonesia 
(NKRI), Pancasila dan nasionalisme, juga merupakan peluang yang bisa dijadikan 
modal oleh pesantren untuk menangkal munculnya gejala radikalisme di lingkungan 
pesantren. Pandangan kalangan pesantren yang menganggap perbedaan pendapat 
di kalangan umat Islam mestinya menjadi rahmat karena akan menjadikan umat 
memiliki banyak pilihan, juga bisa dijadikan poin untuk mendorong budaya toleran 
terhadap perbedaan. Dukungan Pesantren yang kongkrit terhadap proses 
demokratisasi yang ada di Indonesia akan sangat membantu dalam menekan 
kelompok radikal. Sebab seradikal apapun ideologi suatu gerakan, bila mereka 
menghormati prinsip-prinsip demokrasi yang didalamnya termasuk prinsip hukum 
dan hak asasi manusia, maka sebenarnya sudah tidak lagi radikal. Sebab prinsip 
demokrasi mengajarkan masyarakat untuk bermusyawarah atau bernegosiasi dalam 
mengatur wilayah publik. 

Aspek lain yang mendukung keberadaan pesantren dalam menghadapi pusaran 
ideologi yakni karena adanya fakta bahwa kalangan pesantren berusaha 
mengajarkan Islam secara utuh meliputi aqidah, ibadah dan akhlak atau iman, Islam 
dan ihsan (Rokhim & Wasi, 2021). Sebagaimana diyakini bahwa sebagian muslim 
yang terjebak dalam gerakan radikal terjadi karena kelompok ini belum memahami 
Islam secara komprehensif. Mereka menjadi radikal disebabkan oleh hasil 
indokrinasi sesaat. Sehingga apabila mereka memiliki kesempatan untuk 
mengembangkan aspek intelekualisme dan spiritualismenya, maka dengan 
sendirinya mereka akan meninggalkan paham yang radikal. Maka dari itu penting 
untuk memperkenalkan tata bahasa Arab dan Fiqih kepada santri, lebih dari itu. 
Santri perlu belajar sejarah, filsafat dan tasawuf dalam Islam. Sebab semakin tinggi 
pengetahuan atau wawasan seseorang maka ia semakin bisa bersikap inklusif, 
moderat atau tawasuth. 

Kesimpulan 

Pesantren sebagai salah satu lembaga pendidikan yang mengestafetkan nilai 
dan pengetahuan, memiliki social function dan sangat berperan dalam mewujudkan 
kehidupan yang penuh kedamaian dan harmonis bagi masyarakat pada umumnya. 
Pesantren tidak hanya menjadi lembaga yang identik dengan makna keislaman, 
tetapi juga mengandung makna keaslian Indonesia (indigenous). Pesantren 
senantiasa mentransmisikan pemahaman keagamaan Islam yang ramah, damai, 
toleran, saling menghargai, dan tidak radikal. Pesantren tidak hanya menjadi 
lembaga yang identik dengan makna keislaman, tetapi juga mengandung makna 
keaslian Indonesia (indigenous). Ideologi transnasional juga membawa pengaruh 
negatif yang radikalis dan terkadang menghasilkan terorisme yang menggangu 
ketertiban dan keamanan serta keutuhan bangsa. Pendidikan Islam (pesantren) 
yang mengajarkan kebencian terhadap pendapat dan keyakinan yang berbeda 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025 

Urgensi Pesantren Ditengah Pusaran 
Ideologi Transnasional (Agama Dan Ideologi) Wifaqul Azmi, Rifqi, Sapari 

74 

sangatlah tidak ideal bagi kelangsungan kebhinekaan dan keragaman di Indonesia. 
Peran yang penting unuk saat ini adalah untuk memberikan pemahaman kepada 
peserta didik mengenai pentingnya menentukan pilihan nilai yang akan dijadikan 
pegangan hidupnya, seperti kebebasan, persamaan, toleransi, kesetiakawanan, 
keadilan, kejujuran, dan kesabaran, baik dalam lingkup lembaga pendidikan, 
masyarakat, maupun negara. 

Daftar Pustaka 

Abbas, F. M. (2023). Tradisi Solidaritas Sosial Pada Haul Ki Newes Dalam 
Masyarakat Indramayu. Risâlah Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 9(4), 
1804-1816. 

Abidin, Z. (2008). Pesantren dan Transformasi Sosial: Memotret Peran Pesantren 
dalam Pembangunan Masyarakat Madani", dalam Media Nusantara 
(Bandung: LPPM Universit Islam Nusantara). Bandung: LPPM Universitas 
Islam Nusantara, 3. 

Aini, N. (2009). Pesantren, Organisasi Modern Islam di Masa Penjajahan. 
Darussalam, Jumal Ilmiah Islam Dan Sosial (Martapura: Sekolah Linggi 
Agama Islam Darussalam), 8(1), 47–64. 

Aksa, A. (2017). Gerakan Islam Transnasional: Sebuah Nomenklatur, Sejarah dan 
Pengaruhnya di Indonesia. Yupa: Historical Studies Journal, 1(1), 1–14. 

Aswaja, R. (2017). PENANGGULANGAN ANCAMAN RADIKALISME IDEOLOGI 
TRANSNASIONAL TERHADAP NEGARA KESATUAN REPUBLIK 
INDONESIA MELALUI NILAI-NILAI ASWAJA. PROCEEDINft, 1. 

Bahasa, T. P. K. P. (2008). Kamus bahasa Indonesia. Jakarta: Pusat Bahasa. 

Bhagaskoro, P., Pasopati, R. U., & Syarifuddin, S. (2019). Pancasila Dalam Interaksi 
Kearifan Lokal Dan Ideologi Transnasional. Jurnal Inovasi Ilmu Sosial Dan 
Politik (JISoP), 1(2), 112–132. 

Husni, Z. M. (2020). NU Di Tengah Pusaran Ideologi-Ideologi Transnasional. Jurnal 
Islam Nusantara, 2(1), 45–59. 

Khalifaturrahman, K., Al Faruqi, A. R. H., & Huringiin, N. (2021). The Philosophy and 
Application of Panca Jiwa at Pondok Modern Darussalam Gontor-Ponorogo 
(A Field Study on Class 5 Dormitory Managers). Educan: Jurnal Pendidikan 
Islam, 5(2), 170–189. 

Kulsum, U. (2020). Konstelasi Islam Wasathiyah Dan Pancasila Serta Urgensinya 
Dalam Bernegara Perspektif Maqasid Al-Syari’ah. Journal of Islamic 
Civilization, 2(1), 51–59. 

Newsroom, R. (2009). Perlu Deradikalisasi Pemahaman Islam di Ponpes. Jumat. 

Rokhim, M. A., & Wasi, U. (2021). EKSISTENSI PESANTREN DITENGAH 
PUSARAN RADIKALISME DAN IDEOLOGI TRANSNASIONAL. Jurnal Ilmiah 
Ar-Risalah: Media Ke-Islaman, Pendidikan Dan Hukum Islam, 19(2), 170–
191. 

Syafi’i Mufid, A. (2011). Perkembangan Paham Keagamaan Transnasional 
Indonesia. Jakarta: Badan Litbang Dan Diklat Jakarta. 



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025 

Urgensi Pesantren Ditengah Pusaran 
Ideologi Transnasional (Agama Dan Ideologi) Wifaqul Azmi, Rifqi, Sapari 

75 

Untung, M. (2016). Gagasan Abdurrahman Wahid tentang Pengembangan 
Pendidikan Pesantren (1970-1980). International Journal Ihya”Ulum al-Din, 
18(1), 87–119. 

Wahid, K. A. (2001). Menggerakkan Tradisi; Esai-esai Pesantren. Lkis Pelangi 
Aksara. 

Zarkasyi, A. S. (2005). Manajemen Pesantren: Pengalaman Pondok Modern Gontor. 
Trimurti Press. 

 


