Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025

Urgensi Pesantren Ditengah Pusaran Ideologi Transnasional
(Agama Dan ldeologi)

Wifaqul Azmi
STIT Buntet Pesantren Cirebon
wifagulazmi@stit-buntetpesantren.ac.id

Rifqi
Univesitas Darul Ma’arif, Indramayu, Indonesia
riefg816@gmail.com

Abstrack

This article discusses the urgency of pesantren as Islamic educational institutions in
addressing the challenges posed by transnational ideologies developing in Indonesia.
Transnational ideologies, such as radical and fundamentalist movements, have generated
various social, political, and religious problems that potentially threaten national unity.
Employing a descriptive qualitative approach with a literature review method, this article
examines relevant studies concerning the concept of transnational ideology, the factors
contributing to its emergence, and the role of pesantren in responding to this phenomenon.

The findings indicate that pesantren play a strategic role in building national character
through the values of Panca Jiwa, including sincerity, simplicity, self-reliance, Islamic
brotherhood (ukhuwah Islamiyah), and freedom. These values serve as an ideological
bulwark capable of countering radical ideologies while strengthening religious moderation.
By emphasizing moral education, promoting a moderate understanding of Islam, and
supporting the principles of nationalism and democracy, pesantren contribute significantly to
maintaining social harmony and preserving the integrity of the Unitary State of the Republic
of Indonesia.

Keywords: Pesantren, Transnational Ideology, Radicalism, Religious Moderation, Panca
Jiwa.

Abstrak

Artikel ini membahas urgensi pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam dalam
menghadapi tantangan ideologi transnasional yang berkembang di Indonesia. ldeologi
transnasional, seperti gerakan radikal dan fundamentalis, telah menimbulkan berbagai
persoalan sosial, politik, dan keagamaan yang berpotensi mengancam persatuan bangsa.
Melalui pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi pustaka, artikel ini menelaah
literatur yang relevan mengenai konsep ideologi transnhasional, faktor penyebab
kemunculannya, serta peran pesantren dalam merespon fenomena tersebut. Hasil kajian
menunjukkan bahwa pesantren memiliki peran strategis dalam membangun karakter bangsa
melalui nilai-nilai panca jiwa, seperti keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah
Islamiyah, dan kebebasan. Nilai-nilai tersebut menjadi benteng ideologis yang mampu
menangkal paham radikal sekaligus memperkuat moderasi beragama. Dengan
mengedepankan pendidikan akhlak, wawasan keislaman yang moderat, serta dukungan
terhadap prinsip kebangsaan dan demokrasi, pesantren berkontribusi signifikan dalam
menjaga harmoni sosial dan keutuhan Negara Kesatuan Republik Indonesia.

Kata Kunci: Pesantren, Ideologi Transnasional, Radikalisme, Moderasi Beragama, Panca
Jiwa.

66


mailto:wifaqulazmi@stit-buntetpesantren.ac.id
mailto:riefq816@gmail.com

Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025

Pendahuluan

Islam sebagai agama rahmatan lilalamin yang mayoritas dipeluk oleh bangsa
Indonesia sekaligus sebagai umat Islam terbesar di dunia ternyata memiliki berbagai
problematika terkait keberagamaannya (Kulsum, 2020). Problem itu antara lain
merebaknya ideologi transnasional yang menyebabkan aksi-aksi teroris dengan
pemahaman radikal dan fundamental dalam memahami Islam. Gerakan politik
transnasional telah menghasilkan konflik internal antar agama dan separatisme di
Indonesia. Ideologi transnasional juga layaknya pedang yang siap merobek rajutan
kesepakatan bersama yang dibangun oleh founding fathers kita puluhan tahun silam
(Rokhim & Wasi, 2021).

Lembaga pendidikan Islam tertua dalam sejarah Indonesia ini seringkali
diasosiasikan sebagai markas atau sentral pemahaman Islam yang sangat
fundamental yang kemudian menjadi akar bagi gerakan radikal mengatasnamakan
Islam (Newsroom, 2009). Fakta bahwa sebagian besar pelaku aksi radikalisme dan
terorisme atas nama Islam di Indonesia adalah alumni pendidikan madrasah atau
pondok pesantren memang tidak dapat dihindari. Namun demikian menganggap
seluruh lembaga pendidikan jenis tersebut sebagai sumber ajaran radikalisme dan
terorisme jelas merupakan kesalahan mendasar mengingat karekteristik dan pola
pengembangan lembaga pendidikan Islam di Indonesia yang amat beragam.

Di tengah pusaran ideologi-ideologi besar itu tidak sedikit umat Islam yang
terpukau dengan paparan dalil dan argumen yang mereka kemukakan, lalu meyakini
kebenaran mereka dan kemudian menaruh sinisme terhadap amalan-amalan
keagamaannya. Oleh karena itu konsolidasi ke dalam sangatlah urgen para umat
Islam tetap eksis dengan missi moderasi (wasatiyyah) nya, bukan hanya pada level
jam‘iyah (struktur), tetapi juga jamaah (Husni, 2020).

Islam memang menjadi agama mayoritas di Indonesia, tetapi belum tentu
mayoritas dalam hal peranan. Posisi NU dan Muhammadiyah sebagai ormas yang
memperjuangkan kemerdekaan Indonesia tentunya harus bertindak menyikapi
ideologi transnasional ini. Ahlusunnah wal Jamaah (Aswaja) berperan dalam
membela negara dalam suasana ghazwatul fikr (perang ideologi/persepsi) yang
terjadi dewasa ini. Badan Nasional Penanggulangan Terorisme (BNPT) bekerjasama
dengan Kementrian Agama dan pengelola pendidikan tinggi serta lembaga swadaya
masyarakat lainnya di tanah air aktif mengkampanyekan gerakan deradikalisasi ini.
Beragam kegiatan mulai dari seminar dan workshop hingga kegiatan budaya pun
dilakukan untuk tujuan ini Respon umat Islam sendiri tentu saja beragam sesuai
dengan aliran dan pemahaman keislaman (Rokhim & Wasi, 2021).

Salah satu pondok pesantren yang ikut berperan dalam menyangkal hadirnya
ideologi transnasional ini yakni Pondok Modern Darussalam Gontor. Landasan ideal
yang digunakan oleh pondok pesantren Gontor yakni Panca Jiwa. Sesuai dengan
namanya, panca jiwa terdiri dari lima karakteristik jiwa; jiwa keikhlasan untuk
semata-mata beribadah kepada Allah, sepi ing pamrih rame ing gawe, jiwa
kesederhanaan yang sesuai dengan kebutuhan dan kewajaran dalam segala hal,
jiwa kemandirian dalam lembaga, sistem, kurikulum hingga perekonomian pondok,
jiwa ukhuwwah Islamiyyah yang tulus antar penghuni Pondok karena mereka
tunggal agama, guru dan pondok, serta jiwa kebebasan dalam menentukan lahan
perjuangan masa depan dan bebas dari pengaruh penjajah maupun penjajahan.

67




Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025

Konsep pendidikan panca jiwa merupakan salah satu pendidikan akhlak. Panca
jiwa pondok tidak hanya diterapkan kepada santri saja, hamun diterapkan oleh
ustadz dan ustadzahnya juga. Begitu pentingnya akhlakul karimah atau pribadi akhlak,
sehingga konsep itu melekat di dalam pendidikan pondok pesantren modern. Oleh karena
itu, konsep pendidikan panca jiwa memiliki kontribusi yang baik untuk membangun karakter
bangsa dan mampu menghadapi arus perkembangan zaman globalisasi dan informasi yang
begitu pesat bagi perkembangan pendidikan Indonesia, termasuk pesantren (Zarkasyi,
2005)

Melihat latar belakang tersebut di atas, kiranya wajar jika dilakukan kajian terkait
urgensi pondok pesantren beserta peranan, peluang, dan tantangannya terhadap
radikalisme dan ideologi transnasional agama di Indonesia, terutama dalam rangka
meningkatkan dan mengukuhkan peran lembaga pendidikan Islam yakni Pesantren
dalam pembangunan karakter bangsa.

Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi
pustaka (library research). Pendekatan ini dipilih karena kajian yang dilakukan
berfokus pada telaah konseptual mengenai posisi, peran, dan urgensi pesantren
dalam menghadapi ideologi transnasional di Indonesia.

Data dalam penelitian ini diperoleh dari berbagai literatur yang relevan, baik
berupa buku, artikel jurnal ilmiah, laporan penelitian, maupun dokumen resmi yang
membahas tema ideologi transnasional, radikalisme agama, serta peran pesantren
dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia. Beberapa referensi utama diambil dari
pemikiran  tokoh-tokoh Islam Nusantara, kajian kontemporer tentang
transnasionalisme, serta literatur yang mengulas filosofi pendidikan pesantren dan
nilai-nilai keislaman seperti panca jiwa Pondok Modern Darussalam Gontor.

Proses pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran pustaka, kemudian
dilakukan seleksi dan kategorisasi berdasarkan topik utama, yakni:

1. Definisi dan perkembangan ideologi transnasional.
2. Tujuan dan faktor penyebab munculnya ideologi transnasional.
3. Peran, nilai, dan peluang pesantren dalam menghadapi tantangan tersebut.

Analisis data dilakukan dengan cara deskriptif-analitis. Penulis membaca dan
memahami setiap literatur, lalu menginterpretasikan gagasan-gagasan yang
ditemukan untuk dipadukan menjadi kerangka argumentatif yang utuh. Pendekatan
ini tidak hanya mendeskripsikan fenomena, tetapi juga menganalisis peran
pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam dalam menangkal paham radikal serta
menguatkan moderasi beragama.

Dengan demikian, metodologi penelitian ini bertujuan menghasilkan pemahaman
konseptual dan reflektif yang bersifat normatif-teoritis, sekaligus memberikan
gambaran kontekstual mengenai urgensi pesantren di tengah pusaran ideologi
transnasional yang terus berkembang di Indonesia.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Ideologi Transnasional

Pengertian Transnasional

68



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025

Transnasional merupakan kalimat yang tergabung dari dua kata: “trans” yang
artinya melintang, menembus, melalui dan melintas. Selanjutnya “nasional” yaitu
bersifat kebangsaan, berkenaan dan berasal dari bangsa sendiri. Awal dari istilah
transnasional yakni sebuah aktifitas penyebaran atau diaspora, dimana
penduduknya berpindah dari ke negara lain. Istilah Transnasional adalah kosakata
yang belakangan ini semakin popular dan diperbincangkan dengan serius, bukan
saja di Indonesia, melainkan juga di belahan dunia yang lain (Rokhim & Wasi, 2021).

Selanjutnya istilah ini berkembang dan mengalami kegeseran menjadi sebuah
interaksi antara seseorang atau institusi yang melewati batas negara modern (Husni,
2020). Secara literal, kata ini berarti lintas nasional, atau lintas kebangsaan. Istilah
ini sesungguhnya identik dengan istilah lain yang populer lebih awal, yakni
Globalisasi (Aswaja, 2017). Richard Falk mendefinisikan transnasional sebagai
perpindahan sesuatu, informasi, dan gagasan yang melintasi batas wilayah nasional
tanpa arahan, kesemuan ini dikendalikan dan dikelola langsung oleh aktor-aktor
pemerintahan (Syafi’i Mufid, 2011).

Asumsi pokok dari kalangan masyarakat kepada pandangan hubungan
transnasional ialah dimana aktor pemerintahan negara kurang memiliki peran di
dalamnya, dan semakin meningkatnya peran dari aktor non-negara. ldeologi
transnasional ialah ideologi yang memiliki ruang lingkup luas yang mana gerakan
ideologinya tidak terbatas pada wilayah daerah atau nasional namun bentuk utama
dan aktifitas dari ideologi ini mampu menembus seluruh sekat teritorial negara.
Ideologi Transnasional juga dapat dipahami sebagai paham yang disebarkan secara
lintas negara. Paham-paham yang masuk ke Indonesia juga memiliki identitas yang
mewakilinya (Bhagaskoro et al., 2019).

Transnasional dalam kaitannya dengan agama, terkhusus Islam (Islam
Transnasional) dapat diartikan dengan suatu gerakan atau aktifitas yang memiliki
ajaran atau ideologi yang datang dari satu negara ke negara lain. Kehadirannya
datang untuk memberikan pengaruh warna Islam yang sudah ada dalam sebuah
negara. Islam masuk ke Indonesia dengan damai dan unik. Islam juga tidak dengan
mudah dapat diterima di kalangan masyarakat Indonesia. Menurut Azyumardi Azra
dalam Rokhim menurutnya Islamisasi di bumi Nusantara dilakukan oleh para sufi
seperti Walisongo. Akan tetapi memasuki abad ke-19 ajaran Wahabi di Arab Saudi
semakin menyebar kepada para agamawan Islam di Indonesia yang merasa bahwa
pemahaman dan model Islam mereka sesuai dengan Al-Qur'an dan sunnah(Rokhim
& Wasi, 2021). Sedangkan model keislaman yang lain masih tercampur dengan
budaya setempat hal ini jelas sangat bertentangan satu sama lain.

Istilah Islam transnasional di Indonesia sendiri belum diketahui secara pasti siapa
yang memperkenalkan dan mempopulerkannya di Nusantara. Menariknya Islam
transnasional sendiri dipopulerkan oleh kelompok islam kultural, ia datang tidak
hanya dari Timur Tengah tetapi juga dari Barat. Pada tahun 2007 KH Hasyim
Muzadi seorang ulama NU menyatakan bahwa istilah Islam transnasional merujuk
pada ideologi keagamaan lintas negara yang dikembangkan di Indonesia (Aksa,
2017). la juga mengatakan bahwa tipologi gerakan baru ini yang mulai menyebar di
Indonesia di support dan di danai oleh kekuatan luar negeri.

Pada zaman Soeharto menjabat sebagai Presiden RI (Husni, 2020) ideologi
transnasional tidak merasakan hambatan dalam proses perjalanannya, namun
ketika Soeharto lengser semangat reformasi aktifis muda menuntut demokrasi
Indonesia untuk dijunjung, maka berbagai ormas baru pun lahir. Disinilah awal mula
Urgensi Pesantren Ditengah Pusaran
Ideologi Transnasional (Agama Dan Ideologi)

69

Wifaqul Azmi, Rifqi, Sapari



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025

gerakan transnasional berdiri dan semakin merajalela seperti Hizbut Tabhrir
Indonesia (HTI), Ikhwanul Muslimin (IM), Wahabi dan Salafi.

Tujuan dan Faktor Penyebab Ideologi Transnasional

Tujuan dari gerakan transnasional ini yakni membangun kembali sistem Khilafah
Islamiyah dan menegakkan hukum Islam dalam realitas kehidupan. Membentuk
tatanan masyarakat dengan sistem politik berlandaskan akidah Islam. Tujuan
mereka juga ingin mengaplikasikan syari’ah sebagai hukum positif yang bergerak di
negara. Pergerakan Islam transnasional memiliki lingkupnya masing-masig, ada
yang bergerak dan fokus pada penyiaran dakwah hingga perjuangan politik (Aswaja,
2017). Kehadirannya berasal dari semangat juang para tokohnya masing-masing
atas penderitaan yang dialami oleh umat Islam di berbagai penjuru dunia oleh
kolonialisme barat.

Munculnya gerakan transnasional merupakan akibat situasi global dunia yang
pada saat itu tengah memasuki era modern. Banyak umat muslim yang mengalami
disorientasi pada periode tersebut. Dalam mengatasi hal tersebut umat Islam
berusaha mencari solusi dan identitasnya lewat penfasiran agama yang kemudian
menekankan bagimana pentingnya pengamalan nilai-nilai agama dalam kehidupan
sehari-hari. Munculnya ideologi (Rokhim & Wasi, 2021) kapitalisme, nasionalisme,
sekulerisme, pluralisme, liberalisme serta sistem demokrasi telah memberikan warna
tersendiri di tengah kehidupan umat manusia. Bagi mereka, kehadiran
ideologi/gagasan tersebut dianggap sebagai virus yang akan mencemari akidah
umat Islam.

Dalam usaha untuk membendung tantangan modernitas yang dianggap
menganggu, kelompok Islam berusaha mencari dalil-dalii agama yang dapat
dijadikan alasan untuk melegitimasi kebenaran. Gerakan Islam transnasional juga
muncul karena adanya rasa kesetiakawanan atau sifat solidaritas terhadap umat
Islam seperti di Irak, Afganistan dan Pakistan atas nasib di daerahnya akibat
penjajahan yang dilakukan oleh negara-negara lain. Pada umumnya gerakan ini
memiliki ciri ideologi yang tidak mau bertumpu pada konsep kenegaraan, mereka
cenderung fokus pada konsep ideologi kemaslahatan umat.

Gerakan Islam transnasional ini didominasi oleh kentalnya pemikiran dengan
corak normatif, skripturalis, dan fundamentalis yang terkadang secara keseluruhan
mengambil gagasan dan instrumen modern. instrumen modern. Beberapa
organisasi Islam yang termasuk dalam kategori gerakan Islam transnasional dan
kaki tangannya yang ada di Indonesia antara lain: Ikhwanul Muslimin di Mesir,
Hizbut Tahrir di Lebanon, Wahabiyah di Arab Saudi, Jama’ah Islamiyah di Pakistan,
Gerakan Salafi Jihadis di Irak dan Afganistan, serta Syi'ah yang berpusat di Iran
(Aksa, 2017)

Urgensi Pesantren Terhadap Ideologi Transnasional
Pengertian Pondok Pesantren (watak dan fundamentalis)

Dalam Kamus Bahasa Indonesia kata pondok “madrasah dan asrama yakni
tekmpat mengaji dan belajar agama Islam (Bahasa, 2008).Kalimat ini juga dapat
diartikan sebagai tempat tinggal atau tempat menginap, sebagaimana dalam Bahasa
Arab kata funduq yakni tempat penginapan. Sedangkan kata pesantren
sebagaimana dalam Kamus Bahasa Indonesia dimaknai sebagai “asrama tempat
santri atau tempat murid-murid belajar mengaji (Aini, 2009). Kata santri berasal dari

70



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025

bahasa Sanskerta shastri yaitu orang-orang ahli kitab suci agama Hindu atau orang-
orang yang tahu buku-buku Hindu (Abidin, 2008). Maka secara demikian pondok
pesantren merupakan perpaduan antara dua budaya yang berlainan nmun saling
terikat satu sama lain hingga mengakar dalam sejarah Nusantara.

Peranan pondok pesantren dalam pendidikan nasional makin terasa di saat
penjajahan Belanda mencengkeram tanah air. Pondok pesantren berkembang
menjadi lembaga pendidikan alternatif bagi masyarakat luas yang bukan priyayi
untuk menempuh pendidikan, mengingat terbatasnya ruang bagi mereka di
pendidikan formal yang dilaksanakan penjajah (Rokhim & Wasi, 2021). Tokoh-tokoh
nasional yang lahir dari rahim pendidikan pondok pesantren dan memberikan
dampak besar bagi perjuangan kemerdekaan antara lain H.O.S. Cokroaminoto, K.H.
Mas Mansur, K.H. Hasyim Asy’ari, K.H. Ahmad Dahlan dan lain-lain (Abidin, 2008).
Sementara tokoh-okoh yang mempunyai peranan penting dimasa mempertahankan
dan mengisi kemerdekaan tercermin dalam diri oh. Rosyidi, Moh. Natsir, K.H. A.
Wahid Hasyim, K.H. Muslih Purwokerto, K.H. Imam Zarkasy, K.H. Idham Khalid, dan
lain-lain.

Dapat dilihat munculnya gerakan fundamentalis Islam tidak lebih dari dikotomi
antara tradisionalisme dengan modernisme, keberadaannya justru mengakibatkan
gagasan radikal dan terlalu mengarah kepada misi politis yang menjadi bagian kuat
di republik ini. Adanya Pesantren sebaiknya menjadi solusi konstruktif sebagai
sebuah lembaga pendidikan Islam dalam membangun nilai-nilai keagamaan
disamping tetap membuka diri pada aspek-aspek ilmu pengetahuan, science dan
teknologi yang kian berkembang. Tradisionalisme pesantren di satu sisi melekat
pada asas keagamaan, yang merupakan praktek keagamaan lokal yang diwariskan
umat Islam Indonesia generasi pertama (Untung, 2016). Dari sinilah terlahir watak
keislaman yang khas Indonesia karena Islam sangat berbaur dengan sistem adat
dan kebiasaan lokal.

Melihat fenomena ini penting kiranya diberlakukan permbaharuan di pesantren,
terutama pada metodologi pembelajaran dan pengajarannya. Akan tetapi
pembaharuan ini tidak semena-mena harus meninggalkan tradisi pengajaran lama,
karena darinya lah karakter khas dan indegenousitas pesantren sebagai lembaga
pendidikan Islam di Indonesia. Maka perlu adanya bentuk perubahan yang
sistematik, = menggabungkan metodologi tradisional dengan  metodologi
konvensional-modern.

Nilai-nilai Pesantren Yang Digunakan Untuk Menangkal Ideologi Transnasional

Abdurrahman Wahid (Wahid, 2001) dakam bukunya "Menggerakkan Tradisi:
Esai-Esai Pesantren” menyebut tiga nilai utama yang lazim dikembangkan dalam
pesantren. Nilai utama itu yakni ibadah, hubbul ‘ilmi, dan ikhlas. Seluruh pergerakan
kehidupan pondok pesantren memiliki landasan ideal hal ini berdasarkan nilai-nilai
yang dijiwai, atau disebut denagan panca jiwa. Sesuai dengan namanya, panca jiwa
terdiri dari lima karakteristik yang mendasari kehidupan pondok pesantren
(Khalifaturrahman et al.,, 2021). Jiwa tersebut yakni: Keikhlasan, kesederhanaan,
berdikari (zelp-help), ukhuwah islamiyyah, dan kebebasan (Zarkasyi, 2005).

Jiwa keikhlasan, jiwa ini berarti sepi ing pamrih, yakni berbuat sesuatu bukan
karena didorong oleh keinginan untuk mendapatkan keuntungan tertentu. Segala
perbuatan dilakukan dengan niat semata-mata untuk ibadah, lillah. Kyai ikhlas
medidik dan para pembantu kyai ikhlas dalam membantu menjalankan proses

71



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025

pendidikan serta para santri yang ikhlas dididik. Jiwa ini menciptakan suasana
kehidupan pondok yang harmonis antara kyai yang disegani dan santri yang taat,
cinta dan penuh hormat. Jiwa ini menjadikan santri senantiasa siap berjuang di jalan
Allah, di manapun dan kapanpun.

Jiwa kesederhanaan, kehidupan di pondok diliputi oleh suasana kesederhanaan.
Sederhana tidak berarti pasif atau nerimo, tidak juga berarti miskin dan melarat.
Justru dalam jiwa kesederhanan itu terdapat nilai-nilai kekuatan, kesanggupan,
ketabahan dan penguasaan diri dalam menghadapi perjuangan hidup. Di balik
kesederhanaan ini terpancar jiwa besar, berani maju dan pantang mundur dalam
segala keadaan. Bahkan di sinilah hidup dan tumbuhnya mental dan karakter yang
kuat, yang menjadi syarat bagi perjuangan dalam segala segi kehidupan.

Jiwa berdikari, berdikari atau kesanggupan menolong diri sendiri merupakan
senjata ampuh yang dibekalkan pesantren kepada para santrinya. Berdikari tidak
saja berarti bahwa santri sanggup belajar dan berlatih mengurus segala
kepentingannya sendiri, tetapi pondok pesantren itu sendiri sebagai lembaga
pendidikan juga harus sanggup berdikari sehingga tidak pernah menyandarkan
kehidupannya kepada bantuan atau belas kasihan pihak lain. Inilah Zelp berdruiping
system (sama-sama memberikan iuran dan sama-sama memakai). Dalam pada itu,
Pondok tidaklah bersifat kaku, sehingga menolak orang-orang yang hendak
membantu. Semua pekerjaan yang ada di dalam pondok dikerjakan oleh kyai dan
para santrinya sendiri, tidak ada pegawai di dalam pondok.

Jiwa ukhuwah Islamiyah, kehidupan di pondok pesantren diliputi suasana
persaudaraan yang akrab, sehingga segala suka dan duka dirasakan bersama
dalam jalinan ukhuwwah Islamiah. Tidak ada dinding yang dapat memisahkan
antara mereka. Ukhuwah ini bukan saja selama mereka di Pondok, tetapi juga
mempengaruhi ke arah persatuan ummat dalam masyarakat setelah mereka terjun
di masyarakat.

Jiwa bebas, bebas dalam berpikir dan berbuat, bebas dalam menentukan masa
depan, bebas dalam memilih jalan hidup, dan bahkan bebas dari berbagai pengaruh
negatif dari luar, masyarakat. Jiwa bebas ini akan menjadikan santri berjiwa besar
dan optimis dalam menghadapi segala kesulitan. Hanya saja dalam kebebasan ini
seringkali ditemukan unsur-unsur negatif, vyaitu apabila kebebasan itu
disalahgunakan, sehingga terlalu bebas (liberal) dan berakibat hilangnya arah dan
tujuan atau prinsip. Sebaliknya, ada pula yang terlalu bebas (tidak mau dipengaruhi),
berpegang teguh kepada tradisi yang dianggapnya sendiri pernah menguntungkan
pada zamannya, sehingga tidak hendak menoleh ke zaman yang telah berubah.
Akhirnya dia sudah tidak lagi bebas karena mengikatkan diri pada yang diketahui
saja.

Maka kebebasan ini harus dikembalikan ke aslinya, yaitu bebas di dalam garis-
garis yang positif, dengan penuh tanggungjawab; baik di dalam kehidupan pondok
pesantren itu sendiri, maupun dalam kehidupan masyarakat. Jiwa yang meliputi
suasana kehidupan pondok pesantren itulah yang dibawa oleh santri sebagai bekal
utama di dalam kehidupannya di masyarakat. Jiwa ini juga harus dipelihara dan
dikembangkan dengan sebaik-baiknya.

Peran dan Peluang Pesantren Dalam Menghadapi Pusaran Ideologi
Transnasional




Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025

Banyak peran dan peluang positif yang bisa dijumpai dari dunia pesantren,
namun harus diakui bahwa kalangan pesantren banyak yang masih memegang cara
pandang keagamaan konservatif. Cara pandang konservatif tidak selalu negative.
Jargon al-mukhafadzah ala al-gadim al-shalih (memelihara yang lama yang baik)
memang tampak dijadikan pedoman oleh beberapa kalangan pesantren. Namun
jargon ini saja tidak cukup dan harus diimbangi dengan jargon al-akhdzu bi al-jadid
al-ashlah (mengambil yang baru yang lebih baik). Kalangan pesantren sudah cukup
progresif pada saat menyatakan bahwa jihad yang diperlukan masa Kkini ialah
memerangi kebodohan, kemiskinan, dan ketertinggalan.

Dukungan yang tinggi terhadap demokrasi, Negara Kesatuan Republik Indonesia
(NKRI), Pancasila dan nasionalisme, juga merupakan peluang yang bisa dijadikan
modal oleh pesantren untuk menangkal munculnya gejala radikalisme di lingkungan
pesantren. Pandangan kalangan pesantren yang menganggap perbedaan pendapat
di kalangan umat Islam mestinya menjadi rahmat karena akan menjadikan umat
memiliki banyak pilihan, juga bisa dijadikan poin untuk mendorong budaya toleran
terhadap perbedaan. Dukungan Pesantren yang kongkrit terhadap proses
demokratisasi yang ada di Indonesia akan sangat membantu dalam menekan
kelompok radikal. Sebab seradikal apapun ideologi suatu gerakan, bila mereka
menghormati prinsip-prinsip demokrasi yang didalamnya termasuk prinsip hukum
dan hak asasi manusia, maka sebenarnya sudah tidak lagi radikal. Sebab prinsip
demokrasi mengajarkan masyarakat untuk bermusyawarah atau bernegosiasi dalam
mengatur wilayah publik.

Aspek lain yang mendukung keberadaan pesantren dalam menghadapi pusaran
ideologi yakni karena adanya fakta bahwa kalangan pesantren berusaha
mengajarkan Islam secara utuh meliputi agidah, ibadah dan akhlak atau iman, Islam
dan ihsan (Rokhim & Wasi, 2021). Sebagaimana diyakini bahwa sebagian muslim
yang terjebak dalam gerakan radikal terjadi karena kelompok ini belum memahami
Islam secara komprehensif. Mereka menjadi radikal disebabkan oleh hasil
indokrinasi sesaat. Sehingga apabila mereka memiliki kesempatan untuk
mengembangkan aspek intelekualisme dan spiritualismenya, maka dengan
sendirinya mereka akan meninggalkan paham yang radikal. Maka dari itu penting
untuk memperkenalkan tata bahasa Arab dan Figih kepada santri, lebih dari itu.
Santri perlu belajar sejarah, filsafat dan tasawuf dalam Islam. Sebab semakin tinggi
pengetahuan atau wawasan seseorang maka ia semakin bisa bersikap inklusif,
moderat atau tawasuth.

Kesimpulan

Pesantren sebagai salah satu lembaga pendidikan yang mengestafetkan nilai
dan pengetahuan, memiliki social function dan sangat berperan dalam mewujudkan
kehidupan yang penuh kedamaian dan harmonis bagi masyarakat pada umumnya.
Pesantren tidak hanya menjadi lembaga yang identik dengan makna keislaman,
tetapi juga mengandung makna keaslian Indonesia (indigenous). Pesantren
senantiasa mentransmisikan pemahaman keagamaan Islam yang ramah, damai,
toleran, saling menghargai, dan tidak radikal. Pesantren tidak hanya menjadi
lembaga yang identik dengan makna keislaman, tetapi juga mengandung makna
keaslian Indonesia (indigenous). Ideologi transnasional juga membawa pengaruh
negatif yang radikalis dan terkadang menghasilkan terorisme yang menggangu
ketertiban dan keamanan serta keutuhan bangsa. Pendidikan Islam (pesantren)
yang mengajarkan kebencian terhadap pendapat dan keyakinan yang berbeda

73




Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025

sangatlah tidak ideal bagi kelangsungan kebhinekaan dan keragaman di Indonesia.
Peran yang penting unuk saat ini adalah untuk memberikan pemahaman kepada
peserta didik mengenai pentingnya menentukan pilihan nilai yang akan dijadikan
pegangan hidupnya, seperti kebebasan, persamaan, toleransi, kesetiakawanan,
keadilan, kejujuran, dan kesabaran, baik dalam lingkup lembaga pendidikan,
masyarakat, maupun negara.

Daftar Pustaka

Abbas, F. M. (2023). Tradisi Solidaritas Sosial Pada Haul Ki Newes Dalam
Masyarakat Indramayu. Risalah Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 9(4),
1804-1816.

Abidin, Z. (2008). Pesantren dan Transformasi Sosial: Memotret Peran Pesantren
dalam Pembangunan Masyarakat Madani", dalam Media Nusantara
(Bandung: LPPM Universit Islam Nusantara). Bandung: LPPM Universitas
Islam Nusantara, 3.

Aini, N. (2009). Pesantren, Organisasi Modern Islam di Masa Penjajahan.
Darussalam, Jumal llmiah Islam Dan Sosial (Martapura: Sekolah Linggi
Agama Islam Darussalam), 8(1), 47—64.

Aksa, A. (2017). Gerakan Islam Transnasional: Sebuah Nomenklatur, Sejarah dan
Pengaruhnya di Indonesia. Yupa: Historical Studies Journal, 1(1), 1-14.

Aswaja, R. (2017). PENANGGULANGAN ANCAMAN RADIKALISME IDEOLOGI
TRANSNASIONAL TERHADAP NEGARA KESATUAN REPUBLIK
INDONESIA MELALUI NILAI-NILAI ASWAJA. PROCEEDINTft, 1.

Bahasa, T. P. K. P. (2008). Kamus bahasa Indonesia. Jakarta: Pusat Bahasa.

Bhagaskoro, P., Pasopati, R. U., & Syarifuddin, S. (2019). Pancasila Dalam Interaksi
Kearifan Lokal Dan Ideologi Transnasional. Jurnal Inovasi llImu Sosial Dan
Politik (JISoP), 1(2), 112-132.

Husni, Z. M. (2020). NU Di Tengah Pusaran Ideologi-ldeologi Transnasional. Jurnal
Islam Nusantara, 2(1), 45-59.

Khalifaturrahman, K., Al Faruqi, A. R. H., & Huringiin, N. (2021). The Philosophy and
Application of Panca Jiwa at Pondok Modern Darussalam Gontor-Ponorogo
(A Field Study on Class 5 Dormitory Managers). Educan: Jurnal Pendidikan
Islam, 5(2), 170-189.

Kulsum, U. (2020). Konstelasi Islam Wasathiyah Dan Pancasila Serta Urgensinya
Dalam Bernegara Perspektif Maqasid Al-Syari'ah. Journal of Islamic
Civilization, 2(1), 51-59.

Newsroom, R. (2009). Perlu Deradikalisasi Pemahaman Islam di Ponpes. Jumat.

Rokhim, M. A., & Wasi, U. (2021). EKSISTENSI PESANTREN DITENGAH
PUSARAN RADIKALISME DAN IDEOLOGI TRANSNASIONAL. Jurnal limiah
Ar-Risalah: Media Ke-Islaman, Pendidikan Dan Hukum Islam, 19(2), 170-
191.

Syafi'i Mufid, A. (2011). Perkembangan Paham Keagamaan Transnasional
Indonesia. Jakarta: Badan Litbang Dan Diklat Jakarta.

74



Al-Wajih: The Journal Of Islamic Studies Vol 2. No 1 Juni 2025

Untung, M. (2016). Gagasan Abdurrahman Wahid tentang Pengembangan
Pendidikan Pesantren (1970-1980). International Journal lhya”Ulum al-Din,
18(1), 87-1109.

Wahid, K. A. (2001). Menggerakkan Tradisi; Esai-esai Pesantren. Lkis Pelangi
Aksara.

Zarkasyi, A. S. (2005). Manajemen Pesantren: Pengalaman Pondok Modern Gontor.
Trimurti Press.




